
A L B E R T O  T E S T A

EL ESPÍRITU POBRE 
DEL RICO CAPITALISMO

Nota: 71
Teoría de los

sentimientos morales





Aparecida en 1759, ésta es la primera obra publicada por el filósofo
y economista escocés Adam Smith y la que le dio fama entre los
círculos ilustrados europeos. Es una brillante aportación a la
polémica acerca del origen de los juicios morales y es sin duda la
obra más trabajada y reelaborada de su autor. Parte de la afirmación
de que los juicios morales no son producto de la razón, lo que no
impide que su funcionamiento pueda ser comprendidos por ella. La
obra pretende explicar la moral no como algo eterno o natural que
preceda a la sociedad, sino como algo construido en la interacción
humana y dependiente de las circunstancias sociales.



Adam Smith

La teoría de los sentimientos
morales

ePub r1.0
loto 12.05.14



Título original: The Theory of Moral Sentiments
Adam Smith, 1759
Traducción: Edmundo O’Gorman
Diseño de cubierta: loto

Editor digital: loto
ePub base r1.1



INTRODUCCIÓN

EN FILOSOFÍA se ha considerado tradicionalmente que la relación entre el
hombre y la verdad era puramente intelectual. Se ha reconocido que, en la
vida efectiva del hombre, no toda afirmación era sustentada en un proceso
racional, pero ha habido una cierta resistencia a llamar verdad a cualquier
afirmación que no tuviese aquel sustento. Esto ha sido tan manifiesto, que
aun los filósofos y los teólogos cristianos, a pesar de que han reputado a la
fe como algo superior a la razón, han seguido teniendo de la verdad una
idea intelectualizada, en tanto que filósofos y en tanto que teólogos. Las
excepciones no hacen más que confirmar, por contraste, esa generalidad de
la tradición, que viene de Grecia.

Un sentido no puramente intelectual de la verdad lo encontramos, con
un matiz peculiar que desemboca en el escepticismo, en los antiguos
sofistas; con otro matiz, en las llamadas escuelas socráticas; con otro, en
San Agustín; con otro, en Pascal, quien nos habla de las razones del corazón
que la razón no entiende; finalmente, y para no hablar de filósofos
contemporáneos, lo encontramos también en los moralistas ingleses:
Shaftesbury, Hutcheson, Adam Smith. En todos ellos existe la creencia, más
o menos explícita y preferente, de que la verdad no es algo puramente
intelectual, de que no es un producto de la pura razón, de que en la verdad
se implica la vida entera del hombre. Tal vez creyeran esto porque
presintiesen que aquella razón no es tan pura como ha pretendido el
racionalismo, sino que contiene esas saludables «impurezas» de la carne y
de la sangre, o, como dice Pascal, del corazón.



Naturalmente, cualquier sospecha sobre la pureza de la razón pone en
crisis la tradicional idea de la verdad. Siendo la verdad un producto puro de
la razón, sus caracteres esenciales son la universalidad y la necesidad.
Parece al intelectualismo que sólo con estos caracteres puede la verdad ser
considerada como tal; es decir, puede surtir esos efectos de convicción que
conducen al consenso de todos frente a la evidencia. De este modo, la
verdad no sólo es universal, es decir, para todos, sino que, además, es para
siempre, es eterna e intemporal, es independiente de quien la formula.
¿Cómo, en efecto, podría ser considerado una verdad aquello que lo fuese
ahora, pero no después; aquello que fuese verdad para mí, pero no para ti?
Esto parece muy claro. Y, sin embargo…

Sin embargo, no deja de extrañarnos un poco la pluralidad y diversidad
de pensamientos que se nos proponen como verdaderos, como definitivos,
absolutos, universales, necesarios y eternos en el curso de la historia de la
Filosofía. También es tradicional que los escépticos exhiban esta pluralidad
de verdades como un argumento para negarlas a todas. Pero, mientras tanto,
el racionalismo sostiene esto: que cualquier intromisión del sentimiento o
de cualquier elemento vital en la esfera supuestamente pura de la razón,
conduce también al escepticismo. Porque, claro: se reconoce que la vida de
cada hombre es distinta, y si esta vida se entromete en la verdad, la verdad
será distinta para cada hombre. Esto equivaldría, al parecer, a que no
hubiese verdad ninguna. La consecuencia para la Ética es que ésta deja de
ser posible, y se desvanece en un relativismo subjetivista.

Ahora bien ¿es efectivamente cierto que esto que podemos llamar la
vitalización o humanización de la verdad, conduzca al escepticismo?
Pienso, por el contrario, que no conduce siquiera al eclecticismo, el cual nos
llevaría a pensar que la verdad anda un poco repartida, y que todos guardan
alguna parte de ella. No es eso. Sin duda, la verdad es absoluta y sólo puede
ser absoluta; pero está por verse que, por ser absoluta, deba ser universal e
intemporal. Ante todo, no es la razón pura ni la pura razón la que elabora la
verdad, porque no hay razón pura. Y, en segundo lugar, esta verdad que
surge de la razón y de todo lo demás que constituye la vida del hombre, es
un hombre el que la profiere y quien cree en ella, y es suya propia, como es



propia también su vida, de la cual aquella verdad constituye una expresión.
Una verdad es absoluta sólo cuando es auténtica.

Este modo de considerar la verdad, además de aceptar los hechos, la
historicidad esencial del hombre, es el único camino que queda para eludir
el tropo de Agripa que parece interponerse, y según el cual la pluralidad
histórica de verdades las anula a todas como tales. Al propio tiempo, esa
vitalización de la verdad o, como preferiría decir, esa humanización de la
verdad, no disminuye su carácter de absoluta. Lo que ocurre es que al
trasladar la verdad del plano puramente lógico, racional, al plano vital, al
ser integrada la verdad en la armónica complejidad de la vida humana, el
vínculo que une al hombre con la verdad se convierte en un vínculo ético.

Desde siempre había sido un problema, teórico y práctico a la vez, la
adecuación entre la verdad y la vida. La verdad era adecuación del
pensamiento y la realidad. Y, luego, la vida tenía que ser adecuación de la
conducta con la verdad. Eran, pues, dos adecuaciones distintas: la una,
puramente intelectual; la otra, moral; la una, teórica; la otra, práctica. Pero
el problema existía por la previa desvinculación de lo teórico y lo práctico,
de lo intelectual y lo vital; por la intemporalización de la verdad, que la
desvinculaba del hombre y de su vida. Para mí, lo problemático es
justamente esta desvinculación; si no desvinculamos a la verdad de la vida,
si no enajenamos al hombre de su verdad, no habrá para nosotros problema
en adecuar la vida a la verdad, porque la verdad es la vida. Extraemos al
logos del resto de la vida, y luego nos extraña que no podamos reconstruirlo
en su primaria, original unidad. Porque la verdad es la vida, ella tiene, y
tiene el vínculo del hombre con ella, carácter ético. Es un vínculo de
fidelidad, razón de ser de la vida, como el que nos arraiga en el suelo que
nos vio nacer, como el que nos une y nos mantiene unidos a todo lo que
amamos y que consideramos muy nuestro, muy propio; algo que forma
parte de nosotros mismos; algo que, cuando se pierde, produce en su
ausencia como una mengua de nuestro ser propio, una soledad. La verdad,
en las crisis llamadas intelectuales, puede perderse también como se pierde
una persona amada, por muerte o por distancia, y su pérdida deja en nuestra
alma también un vacío, como la ausencia de la persona. Por esto las crisis



intelectuales son crisis existenciales, vitales. Entrar en crisis, es decir, dejar
de repente de sentir el sustento de nuestras ideas y creencias, no es algo que
le acontezca al puro pensamiento, sino a la persona entera. Hay ahí una
ruptura, una dislocación, un naufragio, o como se quiera llamar; algo más
análogo de lo que parece a lo que es cometer una infidelidad, o ser víctima
de ella. Fieles o infieles, sólo podemos serlo con lo próximo a nuestro
corazón, con lo que es muy nuestro, no con lo extraño. Y la verdad,
venimos diciendo que es verdad legítima cuando es auténtica o propia; y
cuanto más propia o personal, más verdad es, porque las verdades comunes,
que son de todos, nos ligan menos que aquéllas a que llegamos por nosotros
mismos, y éstas hacen también nuestra vida más auténtica. Por lo mismo, la
verdad auténtica es más respetable, porque es, para cada persona, su
personalidad misma. Y no parece que haya, por el camino de la reflexión
filosófica, otro modo posible, entre los que están hoy a nuestro alcance, de
traducir en idea el afán de bondad.

La Razón accede a la divinidad en el siglo XVIII. Pero no es que la
Divinidad sea considerada como Razón, porque esto es tan viejo como la
Filosofía. Es que la Razón parece substituir a la Divinidad. La Filosofía
moderna se inicia, con Descartes, y sigue su marcha como un racionalismo.
El siglo XVII ha sido llamado la época de los grandes sistemas: Descartes,
Spinoza, Leibniz son, en efecto, los grandes sistemas del racionalismo. En
el siglo siguiente parece como si el poder de creación, fatigado por el
esfuerzo anterior, se agotase. Y como siempre ocurre en la historia del
pensamiento, después de una etapa creadora viene otra de difusión. Pero la
difusión de las ideas es el primer signo de su crisis. El siglo XVIII, pues, que
asiste a la glorificación de la Razón, asiste también a los primeros embates
que contra ella se dirigen. Esta orientación crítica, sin embargo, no anuló al
racionalismo, en sus términos tradicionales; no fue todavía una crítica a
fondo como la que, por todos lados, se le dirige en nuestros días. Aquellas
críticas del siglo XVIII desembocaron a lugares muy distantes: del
empirismo se pasa al logicismo de Kant y al psicologismo de los moralistas



ingleses. Pero es importante observar cómo la crítica de la razón plantea en
ambos el problema ético.

Los moralistas ingleses parecen haberse dado cuenta de que el
dogmatismo racionalista ofrecía del hombre una imagen excesivamente
descarnada o deshumanizada. Se empezó por considerar que la razón era en
el hombre lo distintivo, lo esencial; luego resultó de ahí que era lo superior
y excelso, y se estaba ya en camino de pensar que el hombre era sólo razón
y que no había en su alma nada más: nada que valiese la pena. Los
moralistas ingleses restauran en la consideración filosófica lo concreto de la
experiencia humana y proceden a examinar y describir en este plano los
sentimientos y los modos de la conducta. Así parece que en sus estudios se
nos muestra otra vez al hombre, y por ello tienen esos estudios morales un
primordial interés psicológico. Tal vez ninguno de ellos posea la genial
perspicacia y el profundo sentido humano de un Pascal. Pero es
significativo que, hablando de ellos, sea oportuno ponerlos en esa relación
con Pascal.

Es más común establecer una conexión entre los moralistas ingleses y
los enciclopedistas franceses. Unos y otros son «iluministas». Y, además, en
el racionalismo de los enciclopedistas se introducen ya los rasgos de un
humanismo moderno, que deja atrás el modelo del humanismo clásico y se
orienta hacia lo político —así como el humanismo de los ingleses se orienta
preferentemente hacia lo económico—. Pero los ingleses, aparte de que se
anticiparon a los enciclopedistas —como se anticipó la revolución inglesa a
la francesa—, ofrecen en este peculiar carácter suyo que es la atención al
hombre concreto, la nota de anti-dogmatismo y anti-racionalismo. En esa
atención no alcanzan nunca profundidades muy recónditas del alma
humana, sino que más bien se desenvuelven en una tónica general, muy
británica, de seriedad y buen sentido.

El más genial de ellos fue Hobbes. Pero la imagen del hombre que él
propuso no satisfizo demasiado a los propios ingleses (siempre los ingleses
se sienten un poco alarmados por sus propios genios). En el siglo XVIII,
después del gran trastorno político y religioso, el auge nacional de
Inglaterra y el inicio de la economía y la técnica modernas parecían más



bien predisponer en contra de las ideas de aquel pesimista, para el cual el
hombre es un animal egoísta que sólo por coacción externa puede ser
conducido a la realización de actos virtuosos. Quienes vienen después de
Hobbes, en la tradición filosófica inglesa, no es que se muestren muy
beatamente ilusionados sobre la naturaleza humana, ni se forjan las
sublimes esperanzas en cuyo marco surgió la Revolución Francesa. Su
mismo buen sentido y su tino psicológico se lo impidieron. Pero, sin
embargo, no dejan de rebatir aquellas afirmaciones tan rudamente
pesimistas.

Shaftesbury, el primero entre ellos, rebate la idea del egoísmo radical
del hombre y de su primaria naturaleza bélica, formulada en la frase antigua
que Hobbes recoge: Homo hominis lupus. Afirma, por el contrario, que
existe en el hombre una inclinación natural a la sociedad. Cada especie
posee esta inclinación, por la cual es conducida a su mayor bien. Estas
tendencias son, pues, dirigidas providencialmente, y de ellas resulta la
armonía del orden universal. En cuanto al hombre, esta tendencia natural
suya a la sociedad se completa con el sentido moral. Esta idea de que la
moralidad sea objeto de un sentido, constituye una oposición de frente al
apriorismo ético de los racionalistas. El sentido moral, en efecto, es innato y
común, y en él se fundan nuestros juicios y valoraciones, y no en ninguna
operación intelectual. A un a priori metafísico se substituye un a priori
natural —y la ética inicia con ello una progresiva desvinculación del campo
de la Metafísica y se vuelve descriptiva—.

Hutcheson, asimismo, afirma la existencia del sentido moral. Este
sentido no tiene ningún fundamento religioso, ni tampoco un fundamento
social, porque derive de la experiencia o la convivencia con los demás.
Tampoco presupone ninguna idea. Es, en suma, un sentido; es decir, algo
natural en el hombre. Como todo sentido, tiene éste su objeto propio, el cual
se nos hace patente en su misma actividad. Este objeto propio es una
cualidad real de la persona: sería absurdo pensar —dice— que la persona es
buena porque yo la juzgo como tal; por el contrario, yo la juzgo buena
porque estoy dotado de un sentido moral que me permite descubrir su
bondad.



Otra objeción contra la teoría de Hobbes proviene de Mandeville, aquel
médico holandés que residió en Londres. Su posición es la de un rigorismo
moral que tiene como consecuencia la refutación de Hobbes por medio de
la paradójica aceptación de su tesis principal. El hombre es, en efecto, un
ser movido por el egoísmo y la vanidad; pero así como, para Hobbes, la
convivencia social y política y el gobierno sólo son posibles a base de
contrariar esa tendencia natural del hombre; así como la moral viene a
refrenar aquel estado belicoso primario, y por ello hace posible el provecho
de todos, para Mandeville pasiones e impulsos primarios y egoístas son
netamente los motores de la industria y del comercio, es decir, de todo lo
que parecía en el siglo XVIII, especialmente a los ingleses, y aún parece hoy
a muchos rezagados, el más alto signo del progreso humano. Según esto, la
moral no sería la condición previa para que el hombre obtuviese beneficios
en la convivencia social, sino que sería una lucha por la anulación de estos
falsos beneficios. En resumen, pues, el pesimismo de Hobbes y el de
Mandeville concuerdan en esto: el hombre es un ser egoísta; la moral va
contra este egoísmo. Pero en Mandeville el egoísmo no es opuesto a la
sociabilidad; y así como en Hobbes la supresión del egoísmo, o su
mitigación, es condición de lo que él considera beneficio para todos, para
Mandeville la lucha de la moral contra el egoísmo cierra la fuente de donde
surge la industria humana. Y no estorba decir que esta severidad ascética de
Mandeville constituye una intuición certera del sentido que tiene el auge
moderno de la técnica y del industrialismo, los cuales en su época alborean,
y en la nuestra lo consumen todo. Pues, en efecto, la potencia humana de
donde emerge ese afán de transformar y utilizar la naturaleza, es una
tendencia primaria, que puede llamarse inferior. El afán de productividad,
de transformar y rehacer las cosas, de elaborarlas y manipularlas para
someterlas a nuestro servicio, es un afán de poder y de dominio. La mano,
que es el instrumento técnico del hombre, es asimismo el instrumento de
lucha y de dominio. En la técnica, lo intelectual y lo espiritual quedan
sometidos al servicio de lo impulsivo.

Pero el nacimiento de esta técnica, en su forma moderna, o sea con el
auxilio de una ciencia rigurosa, pareció, a quienes lo presenciaron, una tan



sorprendente maravilla, y la alteración de la forma de vida que acarreaba
fue, en efecto, tan importante que sólo así puede explicarse el hecho de que
los filósofos llegaran a ser, a un mismo tiempo, economistas y de que la
idea y el valor de utilidad fuesen considerados como supremos en rango y
como motores principales de la vida humana. También por este lado, pues,
los ingleses fueron innovadores, porque se anticiparon a los que, en el siglo
XIX, hicieron de lo económico el fundamento de su teoría de la vida, entre
ellos Marx.

Los rasgos característicos de esta filosofía inglesa llegan a su plenitud
representativa en Adam Smith. En él parece lograrse una concordancia
perfecta entre el egoísmo natural del hombre y la convivencia y beneficios
sociales; todo ello, aunado por una Providencia más o menos laica, cuya
misión, tanto como coordinar al universo entero, parece también consistir
en una benévola protección del libre cambio y los buenos negocios (véase
el Ensayo sobre la riqueza de las naciones, 1776).

Se ha dicho ya que una filosofía no puede ser comprendida sino en
conexión con las demás creaciones culturales de la época en que se
produce, justamente porque la Filosofía es la expresión culminante de una
época; es aquella creación del espíritu en que más auténtica y agudamente
se encuentran representados los rasgos culturales de una época. Siendo esto
así, podemos decir que, entre todas las direcciones de la reflexión filosófica,
la Ética es aquélla en que el valor de representación histórica se hace más
inmediatamente patente. En la Ética se expresa lo que el hombre piensa de
sí mismo y lo que el hombre espera del hombre. Y así podemos descubrir, a
lo largo de la historia del pensamiento, éticas que exaltan y éticas que
limitan y constriñen; unas que son propulsoras y otras que son ascéticas;
unas geométricas y otras sutiles; unas rigoristas, dogmáticas o
revolucionarias, y otras descriptivas, optimistas o acomodaticias. Cada una
corresponde, por su carácter, y de un modo más o menos manifiesto y
complejo, a una peculiar situación vital del hombre. Y si se ha dicho que la
Ética de Aristóteles representa el espíritu, la forma de vida y la idea del
hombre de la burguesía ateniense en su plenitud, podemos afirmar que
Adam Smith representa los ideales y el sentido de la vida de la naciente



burguesía inglesa. Y así como de aquella burguesía griega surgió un tipo
humano representativo, que fue el kalós kai agathós, de la burguesía inglesa
ha salido el gentleman, cuyas virtudes y cualidades: la prudencia, el
dominio de sí mismo, el sentido estético de la vida y otras con las que luego
daremos, aparecen en este estudio con una representación que, si tal vez no
es única o exclusiva, sí podemos decir que es auténtica.

Adam Smith pudo haber escrito la primera frase del Discurso del
Método: Le bon sens est la chose du monde la mieux partagée. Sólo que en
él ese «buen sentido» habría sido menester interpretarlo literalmente, y no
como sinónimo de razón. Para Descartes, es el buen sentido o razón «la
potencia de juzgar bien y de distinguir lo verdadero de lo falso». Para Adam
Smith también el poder de juzgar es común entre los hombres, pero este
buen sentido ya no es la razón, sino, como veremos, otra potencia menos
geométrica del alma. Ya sabemos que se debe a Pascal ese principio
caracterológico que se distingue entre el esprit de géométrie y el esprit de
finesse. Adam Smith sería un esprit de finesse. Hacia el final de la Teoría de
los sentimientos morales nos dice que «en vano se pretende determinar de
un modo preciso lo que sólo puede serlo por el sentimiento». «¿Cómo es
posible, en efecto, encontrar reglas invariables que fijen el punto en el cual,
en cada caso particular, el delicado sentimiento de la justicia ya no es sino
un frívolo escrúpulo; que muestren el instante preciso en que la reserva y la
discreción degeneran en disimulación?». Estas cualidades llenas de matices
de que se compone la vida moral no son reductibles a reglas, ni es posible
captarlas y guiarse entre ellas por la razón. Pero que la razón sea inapta para
esto, no significa que el hombre no pueda, por medio de otra facultad suya,
fundar con certeza sus juicios morales aprobatorios o desaprobatorios. El
fundamento de esta certeza es la simpatía.

Podría pensarse que, al abandonar el instrumento de la razón, consigue
Adam Smith penetrar hondamente en los pliegues íntimos del alma humana.
Quien se sintiese decepcionado al descubrir que no es así, no habría
entendido a Smith. La moral del sentimiento en Adam Smith no es la moral
del sentimiento de Rousseau, ni la simpatía es una intuición afectiva, como
en Scheler, un conocimiento inmediato de lo moral por la vía del amor.



Smith no anuncia todavía el romanticismo, ni es un moderno insaciable de
experiencias, como Scheler. Es un hombre incapaz de algún exceso, o que
reprueba los excesos —y la intimidad es siempre un exceso—. Es incapaz
de representarse a la simpatía como un impulso interior que arrebate al
hombre, y que, por encima de la razón, lo lleve hasta el fuero interno de los
demás hombres. Todo esto es shoking y poco serlo. No es que ignore las
pasiones humanas. El sabe y nos dice que el temor y la angustia son los
grandes tormentos del hombre, de los que ni la razón ni la Filosofía pueden
librarlo. Sabe, y nos dice, que la muerte es como un principio de la
naturaleza humana, que actúa como veneno de la felicidad, pero al mismo
tiempo como freno de la injusticia. Pero este saber del hombre más bien le
conduce a la zona neutra de un término medio en el que se proscriben toda
pasión, todo exceso y desmesura.

Este término medio, sin embargo, no es presentado normativa, sino
descriptivamente. No se trata de un ideal que hay que lograr, sino de una
realidad psicológica que se ofrece ya al considerar la conducta de las gentes
decentes. La moral de Adam Smith no es, pues, normativa como la Ética de
Aristóteles. El término medio es virtud en Aristóteles; es un equilibrio
inestable, por la tensión que ejercen en la vida los extremos. Este término
medio es, en realidad, un extremo, el único extremo verdadero frente a la
facilidad que consiste en dejarse llevar a la otra extremosidad de las
pasiones y los impulsos. Y como sólo es virtud cuando es hábito, por eso el
término medio es difícil. «Tomar el término medio en cada cosa —dice
Aristóteles— es toda una obra». Es la obra de la vida. En Adam Smith, en
cambio, parece que esta obra está ya hecha, parece que la vida ya está
obrada. No hay que pedirle al hombre que reprima o se esfuerce a cada
paso, pues la Providencia ha dispuesto las cosas de tal modo, que en el
común de los mortales la decencia y el buen sentido obran ya como
reguladores de la conducta y como guías para sus juicios morales. Una
cierta bondad ingenua, no ausente del conocimiento de la flaqueza humana,
ni falta de perspicacia psicológica; una cierta confianza optimista en el
hombre, mitigada por un asomo de escepticismo; reserva y dignidad; una
seriedad más bien fría; decencia y buen sentido son, en resumen, los



caracteres que ofrece este estudio de los sentimientos morales de Adam
Smith y por los cuales puede ser considerado como representativo de las
virtudes y limitaciones de una sociedad.

Ahora bien ¿qué es, de un modo más preciso, la simpatía? Ya dijimos
que no se trata de una intuición afectiva. La simpatía no es inmediata.
Simpatizamos con el dolor y el placer ajenos, no por una comunión con los
afectos del otro, sino porque nos damos cuenta de la situación en que se
encuentra, y juzgamos sus sentimientos y emociones adecuados a la
situación. Así, pues, la simpatía no surge de la percepción de los
sentimientos ajenos, sino de la percepción de una situación; y, al percibirla,
nos ponemos en el lugar del otro, y compartimos con él su placer o su dolor.
Aprobar el motivo de una pasión, es decir, considerarla adecuada a su
objeto, equivale a simpatizar con ella. La simpatía no se produce cuando la
pasión del otro nos parece insuficiente o excesiva, es decir, inadecuada. Hay
ahí, por tanto, una curiosa y significativa mezcla de generosidad y egoísmo;
porque, de una parte, simpatizar es compadecer, o compartir el placer y el
dolor ajenos, y para ello es menester que hagamos nuestra la situación del
otro, o nos pongamos en su caso; y, por la otra, esta simpatía queda
supeditada a nuestra aprobación de los motivos, de tal suerte que
ponderamos los sentimientos ajenos con la medida de los nuestros propios.
Al mismo tiempo, sin embargo, el otro se convierte también en la medida
con la cual aprobamos o desaprobamos nuestra propia conducta, porque
siempre «pugnamos por examinarla al modo como imaginamos lo haría
cualquier espectador honrado e imparcial» (Parte III, Cap. I). De ahí resulta,
por el acomodo de las medidas de unos con las de otros, una cierta
incapacidad de exceso, que se resuelve en la tónica neutra de un término
medio (mediocrity) a que antes nos referimos (Parte I, Sec. II, Introducción).
Ni en el amor podrá haber exceso. El principio cristiano «amar al prójimo
como a sí mismo», se transforma en Adam Smith —y podríamos decir en el
gentleman— en un «no amarse a sí mismo más que al prójimo» que no
carece de una punta de humor y escepticismo.

Esta capacidad de ponerse en el lugar del otro, en que consiste
fundamentalmente la simpatía, y que tiene un sentido tan moderno, es, a la



vez, la fuente para el conocimiento de sí propio. No podemos inspeccionar
y valorar nuestros propios sentimientos sin salimos de nosotros mismos.
Conocemos primero a los demás que a nosotros mismos, y tan sólo somos
movidos a observarnos porque pensamos en el efecto que podemos producir
en los demás.

No hay, pues, un sentido moral innato. La convivencia es la fuente única
de la moralidad. Las reglas morales se forman inductivamente (Parte VII,
Sec. III, Cap. II). «No aprobamos o condenamos los actos en particular
porque al examinarlos resulten estar de acuerdo o no con alguna regla
general. Por lo contrario, la regla general se forma a través de la
experiencia, la cual nos descubre que se aprueban o reprueban todos los
actos de determinada especie, o circunstanciados en cierta manera» (Parte
III, Cap. IV).

Sin embargo, será útil al lector no pasar por alto una cierta discordancia
o falta de rigor sistemático en las ideas de Adam Smith relativas al
problema de si el conocimiento o experiencia moral es inmediato o no. Lo
sería si existiese un sentido moral específico, pero esta idea de Shaftesbury
y de Hutcheson es rebatida con excelentes argumentos (Parte VII, Sec. III,
Cap. III). Por otra parte, este conocimiento no es racional: ni intuitivo, ni a
priori, ni inductivo. La experiencia moral se produce por la vía afectiva: es
la simpatía. Esto parece indicar que se trata de una experiencia inmediata y
directa. Y en este sentido se habla de «un inmediato sentido y emoción»; de
«una percepción primaria de lo bueno y lo malo» (Parte VII, Sec. III, Cap. II);
y también de «unos instintos primarios e inmediatos» que nos guían en la
elección de los medios propios para cada fin, y de «una inmediata e
instintiva aprobación» en cuestiones relativas al castigo de los actos (Parte
II, Sec. I, Cap. V).

Esto parece ser decisivo. Pero también se nos ha dicho que la
experiencia de lo que al otro le pasa (y en ella debiera originarse la
simpatía), no es inmediata (Parte I, Sec. I, Cap. I). Se nos dice que cuando
nos condolemos o simpatizamos, efectuamos una referencia previa a «una
idea general de la buena o mala ventura» (Id., id., id.), y que el



conocimiento de los motivos (cuyo examen sólo puede ser intelectual) es
previo a nuestra simpatía por la aflicción o el regocijo ajenos, y da la
medida de esta simpatía nuestra, pues ella es mayor cuanto más adecuados a
la situación correspondiente nos parecen aquella aflicción y aquella alegría
(Id., id., id.).

Esta cuestión está, por tanto, confusa, como en general toda la
terminología relativa a los fenómenos afectivos. Al eludir la teoría del
sentido moral, Adam Smith ha implicado en la simpatía, y de un modo más
o menos subrepticio, las funciones intelectuales —a las que, por otra parte,
rechaza en el plano de la experiencia moral inmediata—, y así ha
mediatizado el fenómeno original y primario de la vida moral. Adam Smith
no ha visto que la simpatía puede ser independiente no sólo, como él dice,
de la compenetración afectiva, sino también del juicio de valor. No ha visto
que la simpatía por alguien no consiste precisamente en compartir el
sentimiento que vive este alguien, sino en otro sentimiento o experiencia
más compleja, de raíz y cualidad distintas. No ha descubierto, en fin, en la
simpatía, una dimensión más radical: que no simpatizamos con los
sentimientos de las demás personas, sino con las personas mismas.

Adam Smith nació en Glasgow, en 1723, en cuya Universidad estudió
con Hutcheson, y profesó Lógica y Moral. Murió en 1790. Publicó, en
1759, The Theory of Moral Sentiments, de la que el presente volumen
ofrece una selección. La traducción del Prof. O’Gorman ha sido hecha
sobre el texto de la sexta edición, de 1790, reeditado por L. A. Selby-Bigge,
en British Moralists, Oxford, Clarendon Press, 1897, 2 vols. La selección
del texto, en la presente traducción, reproduce la de la Antología citada.

Para una más fácil comprensión y penetrante inteligencia de la posición
doctrinal de Adam Smith, puede ser conveniente que el estudioso inicie su
lectura por la Parte VII, en la cual aquella posición es resumida con claridad
y contrastada con la crítica de otros «sistemas de filosofía moral». Ya
teniendo esta guía de ideas generales, la lectura de la Parte I y siguientes no
podrá correr el riesgo de fatigarse, ni de perderse en el detalle de los análisis
psicológicos.



E. NICOL



PRIMERA PARTE

DE LA PROPIEDAD DE LA ACCIÓN



SECCIÓN I. DEL SENTIDO DE LA
PROPIEDAD

CAPÍTULO I

DE LA SIMPATÍA

POR MÁS egoísta que quiera suponerse al hombre, evidentemente hay
algunos elementos en su naturaleza que lo hacen interesarse en la suerte de
los otros de tal modo, que la felicidad de éstos le es necesaria, aunque de
ello nada obtenga, a no ser el placer de presenciarla. De esta naturaleza es la
lástima o compasión, emoción que experimentamos ante la miseria ajena,
ya sea cuando la vemos o cuando se nos obliga a imaginarla de modo
particularmente vivido. El que con frecuencia el dolor ajeno nos haga
padecer, es un hecho demasiado obvio que no requiere comprobación;
porque este sentimiento, al igual que todas las demás pasiones de la
naturaleza humana, en modo alguno se limita a los virtuosos y humanos,
aunque posiblemente sean éstos los que lo experimenten con la más
exquisita sensibilidad. El mayor malhechor, el más endurecido transgresor
de las leyes de la sociedad, no carece del todo de ese sentimiento.

Como no tenemos la experiencia inmediata de lo que otros hombres
sienten, solamente nos es posible hacernos cargo del modo en que están



afectados, concibiendo lo que nosotros sentiríamos en una situación
semejante. Aunque sea nuestro hermano el que esté en el potro, mientras
nosotros en persona la pasamos sin pena, nuestros sentidos jamás podrán
instruirnos sobre lo que él sufre. Nunca nos llevan, ni pueden, más allá de
nuestra propia persona, y sólo por medio de la imaginación nos es posible
concebir cuáles sean sus sensaciones. Ni, tampoco, puede esta facultad
auxiliarnos en ese sentido de otro modo que no sea representándonos las
propias sensaciones si nos encontrásemos en su lugar. Nuestra imaginación
tan sólo reproduce las impresiones de nuestros propios sentidos, no las
ajenas. Por medio de la imaginación, nos ponemos en el lugar del otro,
concebimos estar sufriendo los mismos tormentos, entramos, como quien
dice, en su cuerpo, y, en cierta medida, nos convertimos en una misma
persona, de allí nos formamos una idea de sus sensaciones, y aun sentimos
algo que, si bien en menor grado, no es del todo desemejante a ellas. Su
angustia incorporada así en nosotros, adoptada y hecha nuestra, comienza
por fin a afectarnos, y entonces temblamos y nos estremecemos con sólo
pensar en lo que está sintiendo. Porque, así como estar sufriendo un dolor o
una pena cualquiera provoca la más excesiva desazón, del mismo modo
concebir o imaginar que estamos en el caso, provoca en cierto grado la
misma emoción, proporcionada a la vivacidad u opacidad con que lo hemos
imaginado.

Que tal sea el origen de nuestra condolencia (fellow feeling), por la
desventura ajena; que el ponerse imaginativamente en el lugar del paciente
sea la manera en que llegamos a concebir, o bien a resultar afectados, por lo
que él siente, podría demostrarse con múltiples observaciones obvias, si no
fuera porque creemos que es algo de suyo suficientemente evidente.
Cuando vemos que un espadazo está a punto de caer sobre la pierna o brazo
de otra persona, instintivamente encogemos y retiramos nuestra pierna o
brazo; y cuando se descarga el golpe, lo sentimos hasta cierto punto, y
también a nosotros nos lastima. La gentuza, al contemplar al cirquero en la
cuerda floja, instintivamente encoge y retuerce y balancea su propio cuerpo,
a la manera que lo hace el cirquero y tal como cree que debería hacer si se
encontrase en su lugar.



Las personas sensibles y de débil constitución se quejan de que, al
contemplar las llagas y úlceras que exhiben los mendigos en las calles, con
facilidad sienten una comezón o inquietud en los lugares correspondientes
de su propio cuerpo. El horror que conciben a la vista de la miseria de esos
desgraciados, afecta más que en otro lugar esas partes de su cuerpo, porque
ese horror se origina al concebir lo que ellos sufrirían si realmente fuesen
los infelices que contemplan y si esas partes de su cuerpo estuviesen en
realidad aquejadas del mismo desdichado padecimiento. Dada su frágil
naturaleza, basta la fuerza de esta concepción para que se produzca esa
comezón o inquietud de que se quejan. Los hombres de la más robusta
complexión advierten que, al ver ojos enfermos o irritados, con frecuencia
sienten una muy perceptible irritación en los propios, que obedece a la
misma razón, pues aun en los hombres más vigorosos ese órgano es más
delicado que cualquier otra parte del cuerpo del hombre más endeble.

Mas no son sólo estas circunstancias, incitadoras al dolor y al
sufrimiento, las que provocan nuestra condolencia. Cualquiera que sea la
pasión que proceda de un objeto, en la persona primariamente inquietada,
brota una emoción análoga en el pecho de todo atento espectador con sólo
pensar en la situación de aquéllas. Nuestro regocijo por la salvación de los
héroes que nos interesan en las tragedias o novelas, es tan sincero, como
nuestra aflicción por su dolor, y nuestra condolencia por su desventura no es
menos cierta que la complacencia por su felicidad. Nos aunamos en su
reconocimiento hacia aquellos amigos leales que no los desampararon en
sus tribulaciones; y de buena gana los acompañamos en el resentimiento
contra aquellos traidores pérfidos que los agraviaron, los abandonaron o
engañaron. En todas las pasiones de que el alma humana es susceptible, las
emociones del espectador corresponden siempre a lo que, haciendo suyo el
caso, se imagina serían los afectos del que las sufre.

La lástima y la compasión son términos que con propiedad denotan
nuestra condolencia por el sufrimiento ajeno. La simpatía, si bien su
acepción fue, quizá, primitivamente la misma, puede ahora, no obstante,
con harta impropiedad, utilizarse para significar nuestro común interés por
toda pasión cualquiera que sea.



En ocasiones, la simpatía parecerá que surge de la simple percepción de
alguna emoción en otra persona. Las pasiones, en ciertos casos, parecerán
trasfundidas de un hombre a otro, instantáneamente, y con prioridad a todo
conocimiento de lo que las estimuló en la persona primariamente
inquietada. La aflicción y el regocijo, por ejemplo, cuando se expresan
manifiestamente en la apariencia y gestos de alguien, al punto afectan en
cierto grado al espectador con una parecida dolorosa o agradable emoción.
Un rostro risueño es, para todo el que lo ve, motivo de alegría; en tanto que
un semblante triste, sólo lo es de melancolía.

Esto, no obstante, no tiene validez universal, o respecto a todas las
pasiones. Hay algunas pasiones cuya expresión no excita ninguna clase de
simpatía, sino que, antes de enterarnos de qué las ocasiona más bien sirven
para provocar en nosotros aversión hacia ellas. La conducta violenta de un
hombre encolerizado más bien propende a exasperarnos en su contra que
contra sus enemigos. Pues como desconocemos los motivos que lo han
provocado, nos es imposible ponernos en su caso ni concebir nada
semejante a las pasiones que esos motivos excitan. Pero claramente vemos
cuál es la situación de aquellos con quien está enojado, y el grado de
violencia a que están expuestos de parte de tan enfurecido adversario.
Propendemos, pues, a simpatizar con sus temores o resentimientos e
inmediatamente estamos dispuestos a hacer causa común en contra de ese
hombre de quien por lo visto esperan tanto peligro.

Si bastan las simples apariencias de la aflicción y el regocijo para
inspirar en nosotros, hasta cierto punto, emociones iguales, es porque nos
sugieren la idea general de alguna buena voluntad o mala ventura que ha
acaecido a la persona en quien las percibimos, y tratándose de estas
pasiones, esto es suficiente para que influya un poco en nosotros. Los
efectos de la aflicción y del regocijo se agotan en la persona que
experimenta esas emociones, cuyas manifestaciones no nos sugieren, como
en el caso del resentimiento, la idea de otra persona por quien estemos
ansiosos y cuyos intereses sean opuestos a los suyos. La idea general de la
buena o mala ventura origina, por lo tanto, cierta ansiedad por la persona
que sea objeto de ella; pero la idea general de la provocación no excita



simpatía por la ira de quien ha sido provocado. Tal parece que la Naturaleza
nos enseña a ser más renuentes en abrazar esta pasión y, hasta que no
estemos instruidos en sus motivos, a estar dispuestos más bien a hacer causa
común en su contra.

Aun nuestra simpatía con la aflicción y regocijo ajenos, antes de estar
avisados de sus motivos, es siempre en extremo imperfecta. Las
lamentaciones que nada expresan, salvo la angustia del paciente, más bien
originan curiosidad por inquirir cuál sea su situación, junto con cierta
propensión a simpatizar con él, que no una verdadera simpatía que sea bien
perceptible. Lo primero que preguntamos es: ¿Qué os ha acontecido?, y
hasta que obtengamos la respuesta nuestra condolencia será de poca
entidad, a pesar de la inquietud que sintamos por una vaga impresión de su
desventura y aún más por la tortura de las conjeturas que sobre el particular
nos hagamos.

En consecuencia, la simpatía no surge tanto de contemplar a la pasión,
como de la situación que mueve a ésta. En ocasiones sentimos por otro una
pasión de la que él mismo parece totalmente incapaz, porque, al ponernos
en su lugar, esa pasión que brota en nuestro pecho se origina en la
imaginación, aun cuando en la realidad no acontezca lo mismo en el suyo.
Nos sonrojamos a causa de la desfachatez y grosería de otro, aunque él no
dé muestras ni siquiera de sospechar la incorrección de su conducta, porque
no podemos menos que sentir la vergüenza que nos embargaría caso de
habernos comportado de manera tan indigna.

De todas las calamidades a que la condición moral expone al género
humano, la pérdida de la razón se presenta con mucho como la más terrible,
hasta para quienes sólo poseen un mínimo de humanidad, y contemplan ese
último grado de la humana desdicha con más profunda conmiseración que
cualquier otro. Pero el infeliz que la padece, ríe y canta quizá, y es del todo
insensible a su propia miseria. La angustia que la humanidad siente, por lo
tanto, en presencia de semejante espectáculo, no puede ser el reflejo de un
sentimiento del paciente. La compasión en el espectador deberá
necesariamente, y del todo, surgir de la consideración de lo que él en
persona sentiría viéndose reducido a la misma triste situación sí, lo que



quizá sea imposible, al mismo tiempo pudiera juzgarla con su actual razón y
discernimiento.

¿Qué tormentos son los de una madre cuando escucha los gemidos de su
hijo que en la agonía de la enfermedad no puede expresar lo que siente? En
su idea de lo que está sufriendo, añade, a la verdadera impotencia, su propia
consciencia de ese desamparo, y sus propios terrores a las ignoradas
consecuencias de la perturbación; y de todo esto forma, para su propio
dolor, la imagen más perfecta de la desdicha y congoja. El niño, sin
embargo, solamente siente la inquietud del momento, que nunca puede ser
excesiva. Por lo que al futuro se refiere, está perfectamente a salvo, y en su
inconsciencia y falta de previsión cuenta con un antídoto contra el temor y
la ansiedad, los grandes atormentadores del pecho humano, de los que en
vano la razón y la filosofía intentarán defenderlo cuando llegue a ser un
hombre.

Simpatizamos hasta con los muertos, y haciendo caso omiso de lo que
realmente es importante en su situación —ese temeroso porvenir que les
espera—, principalmente nos afectan aquellas circunstancias que
impresionan nuestros sentidos, pero que en nada pueden influir en su
felicidad. Es dura condición, pensamos, el estar privado de la luz del sol;
permanecer incomunicado de la vida y el trato; yacer en la fría sepultura,
presa de la corrupción y de los reptiles de la tierra; ya no ocupar el
pensamiento de los vivos, sino ser borrado en poco tiempo de los afectos y
casi de la memoria de los más caros amigos y parientes. En verdad, así nos
lo imaginamos, nunca podremos sentir lo suficiente por quienes han
padecido una tan espantosa calamidad. Parece que el tributo de nuestra
condolencia se les debe doblemente, ahora que están en peligro de ser
olvidados por todos, y por los fútiles honores que rendimos a su memoria,
procuramos, para nuestra propia desdicha, mantener despierto
artificialmente nuestro melancólico recuerdo de su desventura. Que nuestra
simpatía sea impotente para consolarlos, parece agravar esta calamitosa
situación, y pensar que todos nuestros esfuerzos son vanos y que aquello
que alivia todas las otras desdichas —el remordimiento, el amor y las
lamentaciones de los amigos—, no pueden confortarlos, sólo sirve para



exasperar nuestro sentido de su desgracia. Sin embargo, la felicidad de los
muertos, con toda seguridad, en nada resulta afectada por estas
circunstancias; ni el pensamiento de tales cosas puede perturbar la profunda
tranquilidad de su reposo. La idea de esa monótona e interminable
melancolía que la imaginación, naturalmente, atribuye a su condición, tiene
su origen en que asociamos al cambio que les ha sobrevenido nuestra
consciencia de ese cambio; en que nos colocamos en su lugar, y en que
alojamos, si se me permite la ex* presión, nuestras almas vivientes en sus
cuerpos inanimados, de donde concebimos lo que serían nuestras
emociones estando en su caso. Es a causa de este engaño de la imaginación
por lo que la previsión de nuestra muerte nos resulta tan temerosa y por lo
que la sola idea de esas circunstancias, que sin duda no pueden causarnos
dolor, nos hacen desdichados mientras vivimos. De esto surge uno de los
más importantes principios de la naturaleza humana, el pavor a la muerte,
gran veneno de la felicidad, pero gran freno de la humana injusticia, que, a
la vez que aflige y mortifica al individuo, defiende y protege a la sociedad.

CAPÍTULO II

DEL PLACER DE LA SIMPATÍA MUTUA

MAS SEA cual fuere la causa de la simpatía, o como quiera que se provoque,
nada haya que nos agrade más que advertir en el prójimo sentimientos
altruistas para todas las emociones que se albergan en nuestro pecho, y nada
nos subleva tanto como presenciar lo contrario. Quienes se complacen en
derivar todos nuestros sentimientos de algunas sutilezas del amor propio,
piensan que no se extravían cuando dan razón, según su propia doctrina,
tanto de aquel placer como de este dolor. El hombre, dicen, consciente de su



propia flaqueza y de la necesidad en que está respecto a la ayuda de los
demás, se regocija en cuanto advierte que los otros hacen suyas sus propias
pasiones, porque así se confirma en esa ayuda; pero se aflige en cuanto
advierte lo contrario, porque ve afirmada su oposición. Empero, tanto el
agrado como el dolor, son sentidos tan instantáneamente —y con frecuencia
con motivos harto frívolos—, que parece evidente que ni el uno ni el otro
pueden derivarse de ninguna dase de consideraciones egoístas de ese tipo.
Un hombre se siente mortificado cuando, después de haberse esforzado por
divertir a la reunión, advierte que nadie, salvo él, celebra sus bromas. Por lo
contrario, la alegría de la reunión le es altamente satisfactoria, y estima esta
reciprocidad de sentimientos como el más caluroso aplauso.

Tampoco parece que su placer obedezca del todo a la vivacidad con que
su alegría se ve aumentada por la simpatía de los otros, ni su dolor a la
desilusión que experimenta al faltarle ese placer; aunque tanto lo uno como
lo otro, sin duda, cuentan en alguna medida. Cuando hemos releído un libro
o poema tantas veces que ya no nos entretiene, aún puede divertirnos su
lectura en compañía de otro Para éste tiene toda la gracia de lo novedoso;
participamos de la sorpresa y admiración que naturalmente experimenta,
pero que, por nuestra parte, somos ya incapaces de sentir. Apreciamos las
ideas que van apareciendo, más bien al modo como a él se le presentan y no
como nosotros las vemos, y nos divertimos por simpatía con su
entretenimiento, que de esa manera alienta el nuestro. Por lo contrario,
habría de incomodarnos si no le divirtiese, y ya no nos resultaría agradable
la lectura. Se trata de un caso semejante. La alegría de la reunión, sin duda,
aviva nuestra alegría, y sin duda, también, su silencio nos desilusiona. Mas
si es cierto que esto contribuye, tanto al placer que por una parte derivamos,
como al dolor que por la otra experimentamos, de ninguna manera se trata
de la única causa de uno y otro; y la reciprocidad de los sentimientos ajenos
con los nuestros parece ser causa de placer, y su ausencia causa de dolor,
que no puede explicarse de este modo. La simpatía que mis amigos
manifiestan por mi alegría, ciertamente me proporciona placer al avivar esa
alegría; pero la que manifiestan por mi dolor no me podría consolar si sólo
sirviese para avivarlo. Sin embargo, la simpatía aviva la alegría y alivia el



dolor. Aviva la alegría dando nuevo motivo de satisfacción, y alivia el dolor
insinuando al corazón la casi única sensación agradable que de momento es
capaz de albergar.

Es de advertirse, en efecto, que estamos más deseosos de comunicar a
nuestros amigos las pasiones desagradable, que las agradables; que de su
simpatía obtenemos mayor satisfacción en el primer caso, y que en éste su
ausencia nos escandaliza más que en aquél.

¿De qué modo sienten alivio los desventurados cuando han encontrado
una persona a quien pueden comunicar la causa de su pena? Parece que
sobre la simpatía de ésta descargan parte de sus desdichas; y no sin razón se
dice que las comparte con ellos. No sólo siente una aflicción semejante a la
que ellos sienten, sino que, como si hubiese absorbido una parte de la pena,
lo que él experimenta parece que alivia el peso de lo qué ellos sienten Sin
embargo, por el hecho de referir sus infortunios, renuevan en cierta medida
su dolor. Despiertan en su memoria el recuerdo de aquellas circunstancias
que motivan su aflicción. De consiguiente, sus lágrimas corren más
abundantes que antes, y con facilidad se abandonan a los excesos del dolor.
Mas, en todo esto, encuentran gusto, y, con toda evidencia, sienten sensible
alivio, porque la dulzura de su simpatía compensa con liberalidad la
amargura de ese dolor que, para provocar la simpatía, así avivaron y
renovaron. Por lo contrario, el insulto más cruel con que puede ofenderse a
los infortunados, es hacer poca cuenta de sus calamidades. Aparentar
indiferencia ante la alegría de nuestros compañeros, no es sino falta de
cortesía; pero no mostrar un semblante serio cuando nos relatan sus
aflicciones, es verdadera y crasa inhumanidad.

El amor, es agradable pasión; el resentimiento, desagradable; y, en
consecuencia, no estamos tan deseosos de que nuestros amigos acepten
nuestras amistades como de que participen de nuestros resentimientos.
Podemos perdonarles el que muestren poco interés por los favores que
hemos recibido; pero nos impacientamos si permanecen indiferentes a las
injurias de que hayamos sido víctimas; ni es nuestro enojo con ellos tan
grande por no congratularse con nosotros, como por no simpatizar con
nuestro resentimiento. Les es fácil evitar ser amigos de nuestros amigos,



pero difícilmente pueden evitar ser enemigos de quienes con nosotros están
distanciados. Raramente nos resentimos por su enemistad con los primeros,
si bien con tal pretexto algunas veces simulamos disgusto; pero nos
peleamos en serio con ellos, si viven en buena amistad con los últimos. Las
pasiones agradables del amor y de la alegría son susceptibles de satisfacer y
sustentan el corazón sin necesidad de un placer adicional. Las amargas y
dolorosas emociones del dolor y del resentimiento requieren con más
vehemencia el saludable consuelo de la simpatía.

De la misma manera que la persona a quien principalmente concierne
un acontecimiento resulta agradada con nuestra simpatía y herida por falta
de ella, así nosotros también, al parecer, recibimos placer cuando nos es
dable simpatizar con ella y dolor en el caso contrario. Nos precipitamos no
sólo a congratular al que ha triunfado, sino a condoler al afligido; y el
placer que encontramos en la conversación de alguien cuyas pasiones todas
son para nosotros motivo de simpatía, es algo que de sobra compensa el
dolor de la pena que nos causa enterarnos de su situación. Por lo contrario,
siempre resulta desagradable sentir que no podemos simpatizar con esa
persona, y en lugar de recibir contento al vernos exentos del dolor que la
simpatía nos procura, nos hiere caer en la cuenta de que no podemos
compartir su inquietud. Cuando oímos a una persona quejarse amargamente
a causa de sus desgracias, las que, sin embargo, no nos impresionan al
pensarlas como si fueran nuestras, su dolor nos ofende; y, puesto que no
podemos participar en él, lo calificamos de pusilanimidad y flaqueza. Por
otra parte, nos produce mal humor ver en otro demasiada felicidad o, como
decimos, demasiada exaltación a causa de cualquier insignificante
acontecimiento venturoso. Hasta su alegría nos desplaza, y puesto que no la
compartimos, la disputamos por veleidad y desatino. Hasta perdemos el
humor en el caso en que una broma provoca en nuestro compañero una risa
más prolongada y ruidosa de lo que a nosotros nos parece merecer; es decir,
más de lo que nosotros sentimos y que podríamos celebrarla.



CAPÍTULO III

DEL MODO EN QUE JUZGAMOS ACERCA DE LA PROPIEDAD O
IMPROPIEDAD DE LOS SENTIMIENTOS AJENOS POR SU ARMONÍA O

DISONANCIA CON LOS NUESTROS

CUANDO ACONTECE que las pasiones de la persona a quien principalmente
conciernen, se encuentran en armonía perfecta con las emociones de
simpatía del espectador, por necesidad le parecerán a éste justas y
decorosas, y adecuadas a sus objetos; y, por lo contrario, cuando
poniéndose en el caso descubre que no coinciden con sus personales
sentimientos, necesariamente habrán de parecerle injustas e impropias, e
inadecuadas a los motivos que las mueven. Conceder nuestra aprobación a
las pasiones ajenas como adecuadas a sus objetos, equivale, pues, a advertir
que simpatizamos sin reservas con ellas; y el desaprobarlas por
inadecuadas, es tanto como advertir que no simpatizamos del todo con ellas.
Quien resienta las injurias que he recibido, y advierta que yo las resiento
precisamente del mismo modo que él, necesariamente aprueba mi
resentimiento. Aquel cuya simpatía palpita al unísono con mi dolor, no
podrá menos que admitir la razón de mi pena. Quien admire el mismo
poema o la misma pintura, y los admire exactamente como los admiro yo,
deberá, ciertamente, admitir lo bien fundado de mi admiración. Quien
celebra la misma broma y ríe conmigo, difícilmente podrá negar la
propiedad de mi regocijo. Por lo contrario, la persona que en esas diversas
ocasiones, o bien no siente una emoción igual a la que experimento, o bien
su emoción no guarda proporción a la mía, no puede evitar su
desaprobación hacia mis sentimientos por la disonancia con los suyos. Si mi
animosidad traspasa los límites de la indignación provocada en mi amigo; si
mi aflicción excede lo que es capaz su más tierna compasión; si mi
admiración es, o demasiado viva, o demasiado fría para cuadrar con la suya;
si río ruidosa y cordialmente cuando él apenas sonríe, o, por lo contrario,
solamente sonrío cuando él ríe desbordadamente; en todos estos casos, en el
momento en que deja de considerar el objeto para observar la manera en



que me afecta, según haya más o menos desproporción entre sus
sentimientos y los míos, incurriré en mayor o menor grado en su
desaprobación, y en todos los casos son sus propios sentimientos la norma y
medida con que juzga los míos.

Conceder aprobación a las opiniones ajenas, es adoptar esas opiniones,
y adoptarlas es aprobarlas. Si los mismos argumentos que te convencen,
también me convencen, es que necesariamente apruebo tu convicción; y si
no me convencen, necesariamente es que no la apruebo; mas tampoco
puedo concebir que haga lo uno sin lo otro. Por lo tanto, el aprobar o
desaprobar las opiniones ajenas, es admitido por todos que significa, ni más
ni menos, advertir el consentimiento o el disentimiento con las nuestras.
Empero, tal es el mismo caso respecto a nuestra aprobación o
desaprobación de los sentimientos o pasiones de los otros.

Hay, ciertamente, algunos casos en que tal parece que concedemos
nuestra aprobación sin simpatía o sin correspondencia de sentimientos, y en
los que, por consiguiente, el sentimiento aprobatorio aparece como algo
diferente de la percepción de esa coincidencia. Sin embargo, una ligera
reflexión nos convencerá de que, aun en estos casos, nuestra aprobación se
funda, en última instancia, en una simpatía o correspondencia de esa
naturaleza. Pondré un ejemplo valiéndome de cosas muy frívolas, porque en
ellas los juicios de los hombres corren menos riesgo de haberse extraviado
por la aplicación de sistemas erróneos. Es frecuente que aprobemos una
broma y admitamos que el regocijo de la reunión queda debidamente
justificado, aunque nosotros no la celebremos, ya porque, quizá, estemos de
mal humor, ya por estar distraídos con otros objetos. La experiencia, sin
embargo, nos ha enseñado la clase de chiste que normalmente es capaz de
hacernos reír, y advertimos que éste es de ésos. Aprobamos, por lo tanto, el
regocijo de la reunión y consideramos que es natural y adecuado a su
objeto; porque, si bien en el momento nuestro humor no nos permite
participar, sentimos que normalmente nos habríamos regocijado con los
demás.

Lo mismo acontece respecto a todas las otras pasiones. Nos
encontramos en la calle con un desconocido que muestra las huellas de la



más profunda aflicción, e inmediatamente se nos informa que acaba de
recibir la noticia de la muerte de su padre. Es imposible, en el caso, no
aprobar su pena. Sin embargo, puede acontecer frecuentemente, sin defecto
de humanidad por nuestra parte, que, lejos de participar en la vehemencia
de su dolor, apenas percibamos los incipientes impulsos de deferencia hacia
él. Tanto él como su padre, quizá, nos son totalmente desconocidos; y bien
puede suceder que estemos ocupados en otras cosas y no dejemos tiempo
para que en la imaginación se forme el cuadro de las diversas circunstancias
dolorosas que por necesidad le ocurren. La experiencia, sin embargo, nos ha
enseñado que pareja desgracia, naturalmente, provoca semejantes extremos
de dolor, y sabemos que, de permitirnos reflexionar cabalmente sobre su
situación, sin duda simpatizaríamos sinceramente con él. Es la consciencia
que nos formamos de esta simpatía condicional sobre lo que se funda
nuestra aprobación de su dolor, aun en aquellos casos en que la simpatía no
llegue a ocurrir de hecho; y las reglas generales deducidas de nuestra
experiencia anterior, sobre lo que normalmente correspondería en nuestros
sentimientos, impone un correctivo, en ésta como en muchas otras
ocasiones, a la impropiedad de nuestras emociones del momento.

El sentimiento o afecto cordial de que procede toda acción y del que
toda virtud o vicio debe depender en definitiva, puede ser considerado bajo
dos aspectos diversos, o en una doble relación: primero, en relación con las
causas que lo provocan o el motivo que lo ocasiona, y segundo, en relación
con el fin que se propone o el efecto que tiende a producir.

En la adecuación o inadecuación, en la proporción o desproporción que
el afecto mantenga respecto a la causa u objeto que lo mueve, consiste la
propiedad o impropiedad, el decoro o el desgarbo de la acción consiguiente.

En la naturaleza beneficiosa o dañina de los efectos que la acción
persigue o tiende a producir, consiste el mérito o demérito de la acción, y
las cualidades por las que es acreedora de galardón o merecedora de
castigo.

En los últimos años los filósofos han considerado principalmente la
finalidad de los afectos y han concedido poca atención a la relación en que
están con la causa que los mueve. Sin embargo, en la vida diaria, cuando



juzgamos la conducta de alguna persona y los sentimientos que la
animaron, constantemente los consideramos bajo los dos aspectos. Al
censurar en otro los excesos del amor, de pesadumbre, de resentimiento, no
sólo tenemos en cuenta los ruinosos efectos que tienden a producir, sino la
poca ocasión que los motivó. Los méritos de la persona favorecida,
decimos, no son tan grandes, su desgracia no es tan terrible, la provocación
de que ha sido objeto no es tan insólita, para que se justifique una tan
violenta pasión. Podríamos haber accedido, decimos; quizá hasta aprobado,
la vehemencia de su emoción, si la causa guardara en algún modo cierta
proporción con ella.

Cuando juzgamos de esa manera cualquier afecto para saber si está en
proporción o desproporción con la causa que lo estimula, apenas es posible
que utilicemos otra regla o norma que no sea nuestra correspondiente
afección. Si al ponernos en el caso del otro descubrimos que los
sentimientos a que da ocasión coinciden y concuerdan con los nuestros,
necesariamente los aprobamos como proporcionados y adecuados a sus
objetos; pero, de no ser así, necesariamente los desaprobamos como
extravagantes y fuera de toda proporción.

Cada facultad de un hombre es la medida por la que juzga de la misma
facultad en otro. Yo juzgo de tu vista por mi vista, de tu oído por mi oído,
de tu razón por mi razón, de tu resentimiento por mi resentimiento, de tu
amor por mi amor. No poseo, ni puedo poseer, otra vía para juzgar acerca de
ellas.

CAPÍTULO IV

SOBRE EL MISMO ASUNTO



NOS ES dable juzgar sobre la propiedad o impropiedad de los sentimientos
ajenos por su concordancia o disonancia con los nuestros, en dos distintas
ocasiones: o bien, primero, cuando consideramos los objetos que los
estimulan sin particular relación con nosotros, ni con la persona de cuyos
sentimientos juzgamos, o, segundo, cuando se les considera como afectando
peculiarmente al uno o al otro.

Respecto a los objetos considerados sin particular relación con nosotros
ni con la persona de cuyos sentimientos juzgamos; dondequiera que sus
sentimientos coinciden completamente con los nuestros, le atribuimos las
cualidades de buen gusto y discernimiento. La belleza de una llanura, la
grandiosidad de una montaña, los adornos de un edificio, la expresión de
una pintura, la composición de una disertación, la conducta de una tercera
persona, las proporciones entre distintas cantidades y números, los
múltiples aspectos que eternamente está exhibiendo la gran máquina del
universo con los ocultos engranajes y resortes que los producen, todos los
asuntos generales de que se ocupan la ciencia y el buen gusto, son las cosas
que nosotros y nuestro compañero consideramos como desprovistas de
peculiar relación respecto a los dos. Ambos las vemos desde el mismo
punto de vista, y no hay motivo para la simpatía, ni para ese cambio de
situación imaginario de donde brota, a fin de que se produzcan, respecto a
esas cosas, la más perfecta armonía de sentimientos y afectos. Si, no
obstante, con frecuencia acontece que nos afectan de distinto modo, ello
obedece, o bien a los diversos grados de atención que nuestras diferentes
costumbres en la vida nos permiten conceder con facilidad a las distintas
partes de aquellos objetos complejos, o bien a los diversos grados de la
natural perspicacia en la disposición mental a que esos objetos se dirigen.

Cuando los sentimientos de nuestro compañero coinciden con los
nuestros en cosas de esta especie, que son obvias y fáciles, y respecto de las
qué quizá jamás hayamos encontrado una sola persona que difiera de
nosotros, aunque, sin duda, les concedemos nuestra aprobación, pensamos,
sin embargo, que a causa de esos sentimientos no merece alabanza o
admiración. Pero cuando no sólo coinciden con los nuestros, sino que los
guían y orientan; cuando al formarlos demuestra haber considerado muchas



cosas que habíamos pasado por alto, y logrado ajustarlos a las múltiples
circunstancias de sus objetos, no sólo los aprobamos, sino que su insólita e
inesperada sutileza y alcance asombra y sorprende, y nos parece que es en
alto grado merecedor de admiración y aplauso. Porque la aprobación,
exaltada por el asombro y la sorpresa, constituye ese sentimiento que con
propiedad se llama admiración y del que el aplauso es la natural
manifestación. El criterio de quien estima que la belleza exquisita es
preferible a la más burda deformidad, o que admite que dos por dos son
cuatro, ciertamente será aceptado por todo el mundo, pero con seguridad no
provocará gran admiración. Es la sutileza y delicado discernimiento del
hombre de buen gusto que distingue las nimias y difícilmente perceptibles
diferencias de la belleza y la deformidad; es la comprensiva precisión del
matemático experimentado, que desembrolla sin dificultad las más
intrincadas y enredadas proporciones; es el egregio caudillo en la ciencia y
en las artes, el hombre que orienta y dirige nuestros propios sentimientos,
cuyo alcance y superior precisión de talento nos pasma con asombro y
sorpresa, lo que provoca nuestra admiración, y él aparece condigno de
nuestro aplauso; y sobre estos cimientos se fundan casi todos los encomios
que se tributa a las llamadas virtudes intelectuales.

Podría pensarse que la utilidad de esas cualidades es lo primero que nos
las recomienda, y, sin duda, tal consideración, cuando examinada, les
comunica un nuevo valor. Sin embargo, primariamente le damos nuestra
aprobación al criterio de otro hombre, no por útil, sino por justo, por exacto,
porque se compadece con la verdad y la realidad; y es evidente que si le
atribuimos esas cualidades, es porque descubrimos que concuerda con
nuestro propio criterio. Del mismo modo, el buen gusto nos es
primariamente acepto, no por útil, sino por justo, por delicado, y porque es
adecuado a su objeto. La idea de la utilidad de todas las cualidades de esta
especie es claramente una ocurrencia posterior y no lo que primero nos las
recomienda a nuestra aprobación.

Respecto a los objetos que de un modo especial nos afectan o a la
persona de cuyos sentimientos juzgamos, es a la vez más difícil conservar
esa armonía y concordia, y al mismo tiempo, en sumo grado más



importante. Normalmente, mi compañero no considera la desgracia que me
ha acaecido o la injuria de que he sido víctima, desde el mismo punto de
vista en que yo las considero. Me afectan mucho más de cerca. No las
contemplamos desde el mismo sitio, como acontece con una pintura, un
poema o un sistema filosófico, y, por lo tanto, propendemos a ser afectados
por ellas de modos muy distintos. Pero es mucho más fácil que pase por alto
la falta de esos sentimientos respecto a aquellos objetos tan indiferentes que
no conciernen ni a mí ni a mi compañero, que respecto a lo que tanto me
interesa, como la desgracia que me ha acaecido o la injuria de que he sido
víctima. Aunque tú desprecies esa pintura o ese poema o hasta ese sistema
filosófico que yo admiro, hay poco riesgo de que tengamos una riña por ese
motivo. Razonablemente, ninguno de los dos podemos sentir gran interés
por ellos. Debieran todos ser asuntos de gran indiferencia para ambos, de tal
modo que, aun teniendo opiniones opuestas, nuestros afectos puedan seguir
siendo casi los mismos. Pero es cosa muy distinta respecto a aquellos
objetos por los que tú o yo estamos particularmente afectados. A pesar de
que tus opiniones en materias especulativas, a pesar de que tus sentimientos
en materia de gusto sean muy contrarios a los míos, fácilmente podré pasar
por alto esa oposición, y si tengo alguna moderación, hasta me será
agradable tu conversación aun sobre esos mismos temas. Pero si careces de
condolencia por la desgracia que me ha acaecido, o la que tienes no guarda
proporción con la magnitud de la pena que me perturba; o si no te indignan
las injurias que he sufrido, o tu indignación no guarda proporción con el
resentimiento que me enajena, ya no podremos conversar sobre estos
asuntos. Nos volvemos intolerables el uno respecto al otro. Yo no puedo
soportar tu compañía, ni tú la mía. Te turbas ante mi vehemencia y pasión y
yo me irrito ante tu fría insensibilidad y falta de sentimiento.

En tales casos, para que pueda existir una correspondencia sentimental
entre el espectador y la persona afectada, el espectador deberá, ante todo,
procurar, hasta donde le sea posible, colocarse en la situación del otro y
hacer suyas todas las más insignificantes circunstancias aflictivas de las que
probablemente ocurren al paciente. Deberá adoptar en su totalidad el caso
de su compañero en todos sus más minuciosos incidentes, y esforzarse por



traducir lo más fielmente posible ese cambio le situación imaginario en que
su simpatía se funda.

Pero, aun después de todo esto, las emociones del espectador estarán
muy propensas a quedar cortas junto a la violencia de lo que experimenta el
paciente. El hombre, si bien naturalmente inclinado a la simpatía, jamás
logra concebir lo que a otro le acontece, con la misma viveza pasional que
anima a la persona afectada. El cambio imaginario de situación en que se
funda la simpatía es sólo momentáneo. El pensamiento de la propia
seguridad, la idea de no ser en realidad el paciente, constantemente se hace
presente, y, aunque no impide concebir una pasión en cierta manera análoga
a la que experimenta el paciente, estorba el concebirlo con el mismo grado
de vehemencia. La persona afectada percibe esto, pero al mismo tiempo
desea apasionadamente una simpatía más completa. Anhela el alivio que
sólo una entera concordancia de afectos de los espectadores y suyos puede
depararle. Ver que las emociones de sus corazones palpitan al compás de la
propia violenta y desagradable pasión, es lo único en que cifra su consuelo.
Pero solamente puede alcanzar esto rebajando su pasión al límite, hasta
donde sean capaces de llegar con él los espectadores. Debería, si se me
permite la expresión, matizar la agudeza de su tono, a fin de armonizarla y
concordarla con las emociones de quienes lo rodean. Lo que ellos sienten,
jamás será igual a lo que él siente, y la compasión nunca puede ser idéntica
a la pena primitiva, porque la secreta convicción de que el cambio de
situación, que origina el sentimiento de simpatía, es imaginario, no sólo
rebaja el grado, sino que, en cierta medida, varía la especie, haciéndola
sensiblemente distinta. Sin embargo, es evidente que los dos sentimientos
mantienen una correspondencia mutua, suficiente para conservar la armonía
en la sociedad. Aunque jamás serán unísonos, pueden ser concordantes, y
esto es todo lo que hace falta y se requiere.

Tero, a fin de que pueda producirse esa concordia, la naturaleza enseña
a la persona afectada a asumir hasta cierto punto las circunstancias de los
espectadores, del mismo modo que enseña a éstos a asumir las de aquélla.
Así como los espectadores constantemente se ponen en la situación del
paciente para poder concebir emociones semejantes a las de éste, así el



paciente constantemente se pone en la de aquéllos para concebir cierta
frialdad con que miran su suerte. Del mismo modo que ellos están en
constante consideración sobre lo que sentirían si fuesen en realidad
pacientes, así él procede constantemente a imaginar el modo en que
resultaría afectado si fuera uno de los espectadores de su propia situación.
Así como la simpatía los obliga a ver esa situación hasta cierto punto por
sus ojos, así su simpatía lo obliga a considerarla, hasta cierto punto, por los
de ellos, y muy particularmente estando en su presencia y obrando bajo su
inspección. Y como la pasión reflejada, así concebida por él, es mucho más
débil que la original, necesariamente disminuye la violencia de lo que sentía
antes de estar en presencia de los espectadores, antes de que se hiciera cargo
del modo en que ellos resultarían afectados y antes de que considerase su
propia situación bajo esta luz cándida e imparcial.

La mente, pues, raramente está tan perturbada que la compañía de un
amigo no le restituya cierto grado de tranquilidad y sosiego. El pecho, hasta
cierto punto, se calma y serena en el momento en que estamos en su
presencia. Inmediatamente se nos hace presente la manera en que
considerará nuestra situación, y por nuestra parte comenzamos a
considerarla del mismo modo, porque el efecto de la simpatía es
instantáneo. Esperamos menos simpatía de un simple conocido que de un
amigo. No es posible explayarnos con aquél, poniéndolo al tanto de todas
aquellas pequeñas circunstancias que solamente al amigo podemos revelar;
de ahí que, ante el conocido, asumimos más tranquilidad y pugnamos por
fijar nuestro pensamiento en aquellos perfiles generales de nuestra
situación, que él esté anuente a considerar. Aún menos simpatía esperamos
de una reunión de desconocidos, y, por lo tanto, asumimos ante ella aún
mayor tranquilidad y también pugnamos por rebajar nuestra pasión al nivel
a que esa reunión en que estamos sea capaz de seguirnos en nuestra
emoción. Y no es que se trate de una apariencia fingida, porque si realmente
somos dueños de nosotros mismos, la sola presencia de un conocido nos
sosegará en verdad, aún más que la presencia de un amigo, y la de una
reunión de desconocidos todavía más que la de un conocido.



La sociedad y la conversación, pues, son los remedios más poderosos
para restituir la tranquilidad a la mente, si en algún momento,
desgraciadamente, la ha perdido; y también son la mejor salvaguardia de
ese uniforme y feliz humor que tan necesario es para la satisfacción interna
y la alegría. Los hombres retraídos y abstraídos que propenden a quedarse
en casa empollando las penas o el resentimiento, aunque sea frecuente que
estén dotados de más humanidad, más generosidad y de un sentido más
pulcro del honor, sin embargo, rara vez poseen esa uniformidad de humor
tan común entre los hombres de mundo.

CAPÍTULO V

DE LAS VIRTUDES AFABLES Y RESPETABLES

SOBRE ESTAS dos especies de esfuerzo, el del espectador por hacer suyos los
sentimientos de la persona afectada y el de ésta por rebajar sus emociones al
límite hasta donde sea capaz de llegar con él el espectador, se fundan dos
distintos grupos de virtudes. Las tiernas, apacibles y amables virtudes, las
virtudes de cándida condescendencia y de humana indulgencia, están
fundadas en uno de ellos; las grandes, reverenciales y respetables, las
virtudes de negación de sí mismo, de dominio propio, aquéllas que se
refieren a la subyugación de las pasiones, que sujetan todos los
movimientos de nuestra naturaleza a lo que piden la dignidad, el honor y el
decoro de nuestra conducta, se originan en el otro.

¡Cuán amable nos parece aquél cuyo corazón, lleno de simpatía, refleja
todos los sentimientos de aquellos con quien conversa, que se duele de sus
calamidades, que resiente las injurias que han recibido y se alegra con
motivo de la buena suerte que los alcanza! Cuando hacemos nuestra la



situación de sus compañeros, participamos en la gratitud que experimentan,
e imaginamos el consuelo que necesariamente reciben a causa de la tierna
simpatía de un tan afectuoso amigo. Y, por lo contrario, ¡cuán desagradable
se muestra aquel cuyo inflexible y obcecado corazón sólo siente para sí,
pero es del todo insensible a la felicidad o desgracia ajenas! También en
este caso participamos del dolor que su sola presencia acarrea a quienquiera
que con él conversa, y especialmente a aquellos con quienes estamos más
dispuestos a simpatizar, los desventurados y agraviados.

Por otra parte ¡qué noble decoro y donaire en la conducta de quienes, en
su propio caso, logran ese recogimiento y dominio que constituyen la
dignidad de toda pasión y que la rebajan al límite hasta donde los demás
pueden participar en ella! Nos repugna ese dolor vociferante que, sin
miramiento, hace un llamado a nuestra compasión por medio de suspiros y
lágrimas y lamentos inoportunos. Pero veneramos ese pesar reservado,
callado y majestuoso, que sólo se revela en la hinchazón de los ojos, en el
tremor de los labios y mejillas y en la distante, pero conmovedora frialdad
del comportamiento. Nos obliga a guardar igual silencio. Los observamos
con respetuosa atención y vigilamos con ansiosa preocupación nuestra
propia conducta, no sea que por alguna falta perturbemos esa concertada
tranquilidad, que tan enorme esfuerzo requiere para mantenerse.

Y, del mismo modo, la insolencia y brutalidad de la ira, cuando damos
rienda suelta a la furia, sin imponerle freno o restricción, es de todas las
cosas la más detestable. Pero admiramos ese noble y generoso
resentimiento que gobierna la secuencia de las más grandes injurias, no por
la rabia que propenden a excitar en el pecho del agraviado, sino por la
indignación que producen en el espectador imparcial; la que impide que se
escape toda palabra, todo ademán excesivo para lo que ese más equitativo
sentimiento dicta, y que jamás, ni aun en pensamiento, intenta mayor
venganza, ni desea la inflicción de un mayor castigo de aquel cuya
ejecución toda persona indiferente vería con agrado.

Y de ahí resulta que sentir mucho por los otros y poco por sí mismo,
restringir los impulsos egoístas y dejarse dominar por los afectos
benevolentes constituye la perfección de la humana naturaleza; y sólo así



puede darse en la Humanidad esa armonía de sentimientos y pasiones en
que consiste todo su donaire y decoro. Y así como amar a nuestro prójimo
como nos amamos a nosotros mismos es el gran principio cristiano, así el
gran precepto de la naturaleza es tan sólo amarse a sí mismo como amamos
a nuestro prójimo, o, lo que es lo mismo, como nuestro prójimo es capaz de
amarnos.

Del mismo modo que el buen gusto y el discernimiento, entendidos
como cualidades condignas de encomio y admiración, se supone que
implican delicadeza de sentimientos y perspicacia de entendimiento nada
usuales, así las virtudes de sensibilidad y de dominio sobre sí mismo no se
concibe que consistan en los grados normales, sino en los grados poco
comunes de aquellas cualidades. La afable virtud de humanidad requiere,
seguramente, una sensibilidad que con mucho sobrepase lo poseído por el
grueso de la vulgaridad de los hombres. La grande y eminente virtud de la
magnanimidad, sin duda exige mucho más que los grados de dominio sobre
sí mismo de que es capaz el más débil de los mortales. Así como en los
grados usuales de las cualidades intelectuales no hay talento, así en los
grados comunes de las morales no hay virtud. La virtud es excelencia, algo
excepcionalmente grande y bello, que se eleva muy por encima de lo vulgar
y corriente. Las virtudes afables consisten en ese grado de sensibilidad que
nos sorprende por su exquisita e insólita delicadeza y ternura; las
reverenciales y respetables, en ese grado del dominio de sí mismo que
pasma por su asombrosa superioridad sobre las más rebeldes pasiones de la
naturaleza humana.

Hay a este respecto una diferencia considerable entre la virtud y el mero
decoro; entre aquellas cualidades y acciones que son dignas de la
admiración y el aplauso, y aquéllas que simplemente merecen nuestra
aprobación. En muchas ocasiones, obrar con todo decoro no requiere más
que el común y corriente grado de sensibilidad o dominio de sí mismo que
es patrimonio hasta de los más despreciables hombres, y algunas veces ni
eso es necesario. Así —para poner un ejemplo muy modesto—, comer
cuando tenemos hambre, es, ciertamente, en circunstancias ordinarias, algo
que es perfectamente correcto y debido, y no puede menos que ser aprobado



como tal por todo el mundo. Nada, sin embargo, sería más absurdo que
decir que fuera virtuoso.

Por lo contrario, es frecuente que haya un considerable grado de virtud
en aquellos actos que están lejos del más perfecto decoro, porque es posible
que se aproximen a la perfección más de lo que podría suponerse en
circunstancias en que alcanzarla fuese en extremo difícil, y tal vez es el
caso muy frecuente en ocasiones en que hace falta un muy enérgico
esfuerzo de dominio propio. Hay situaciones que pesan tanto sobre la
naturaleza humana, que el mayor grado de dominio propio a que puede
aspirar una tan imperfecta criatura como es el hombre, no basta para acallar
del todo la voz de la flaqueza humana, ni aminorar la violencia de las
pasiones hasta ese tono de moderación en que el espectador imparcial pueda
compartirlas. Aunque en estos casos, por lo tanto, el comportamiento del
paciente no alcance el más perfecto decoro, puede de todos modos ser digno
de aplauso, y hasta en cierto sentido puede reputarse virtuoso. Bien puede
aún ser muestra de un esfuerzo generoso y magnánimo del que la mayoría
de los hombres sean incapaces, y aun cuando no llegue a la perfección
absoluta, se aproxima más a la perfección de lo que en semejantes
circunstancias difíciles es común encontrar o esperar.

En estos casos, cuando ponderamos el grado de reproche o aplauso que
pueda corresponder a un acto, es muy frecuente que echemos manos de dos
distintas normas. La primera es la idea que nos formamos de la más cabal
propiedad y perfección que, en esas difíciles situaciones, jamás ha
alcanzado ni puede alcanzar la conducta humana; y al comparar con ella las
acciones comunes de los hombres, aparecerán siempre reprochables e
imperfectas. La segunda £s la idea que tenemos del grado de propincuidad o
alejamiento de esa completa perfección, usualmente alcanzado en las
acciones de la mayoría de los hombres. Todo aquello que exceda de ese
grado, pese a la distancia a que pueda estar de la perfección absoluta, nos
parecerá digno de aplauso, y aquello que se quede corto, digno de censura.

De esa manera es como juzgamos los productos de todas las artes que se
dirigen a la imaginación. Cuando un crítico examina la obra de cualquiera
de los grandes maestros de la poesía o de la pintura, algunas veces lo hace



mediante la imagen que se ha formado de la perfección, al que ni esa ni
ninguna otra obra humana puede llegar; y mientras la compare con ese
modelo ideal, solamente descubrirá en ella faltas e imperfecciones. Pero
cuando llegue a considerar el lugar que le corresponde entre las demás
obras de la misma especie, por necesidad aplicará en la comparación una
muy distinta norma, o sea el grado de excelencia comúnmente alcanzado en
ese arte; y cuando juzga la obra por esta nueva medida, puede muy bien
aparecer como merecedora del más ruidoso aplauso, toda vez que se
aproxima más a la perfección que la mayoría de las demás obras que
puedan ponerse en competencia con ella.



SECCIÓN II. DE LOS GRADOS DE LAS
DISTINTAS PASIONES QUE SON

COMPATIBLES CON EL DECORO

INTRODUCCIÓN

EL DECORO de toda pasión movida por objetos que guardan una peculiar
relación con nosotros, el grado a que el espectador pueda acompañarnos,
deberá descansar, evidentemente, en una cierta medianía. Si la pasión es
demasiado vehemente o demasiado apocada no puede participar en ella. El
dolor y el sentimiento causados por desgracias y agravios particulares, por
ejemplo, fácilmente son demasiado vehementes, y así acontece para la
mayoría de los hombres. Pueden también, aunque sea más raro, ser
demasiado apocados. Al exceso lo llamamos flaqueza y frenesí, y al
defecto, estupidez, insensibilidad y carencia de espíritu. En ninguno de los
dos podemos tomar parte, pero el verlos nos asombra y confunde.

Sin embargo, esa medianía en que radica la propiedad y decencia es
distinta en las distintas pasiones. En algunas es elevada, de poca altura en
otras.

Hay algunas pasiones en las que resulta indecente la vehemencia de sus
expresiones, aun en aquellos casos en que es aceptado que no podemos



dejar de sentirlas con gran violencia; y hay otras cuyas más impetuosas
manifestaciones son en más de una ocasión en extremo agraciadas, aun
cuando las pasiones en sí no lleguen necesariamente a esa altura. Son las
primeras, aquellas pasiones con las que, por algún motivo, hay poca o
ninguna simpatía; las segundas son aquellas que, por otras causas, la
inspiran grandemente. Y si nos ponemos a considerar toda la diversidad de
las pasiones de la naturaleza humana, descubriremos que se las reputa
decentes o indecentes, en justa proporción a la mayor o menor disposición
que tenga la humanidad a simpatizar con ellas.

CAPÍTULO IV

DE LAS PASIONES SOCIALES

ASÍ COMO una simpatía unilateral es lo que hace, en la mayoría de las
ocasiones, que todo el repertorio de pasiones que acaban de mencionarse
sean poco agraciadas y desagradables, así hay otro repertorio opuesto, para
el que una simpatía compartida hace que por lo general sean
particularmente agradables y propias. La generosidad, la humanidad, la
benevolencia, la compasión, la mutua amistad y el aprecio, todos los
sentimientos sociales y benévolos, cuando se manifiestan en el semblante o
comportamiento, hasta hacia aquellos con quienes no tenemos relaciones
especiales, casi siempre agradan al espectador indiferente. Su simpatía por
la persona que experimenta esas pasiones coincide exactamente con su
cuidado por la persona objeto de ellas. El interés que como hombre debe
tener por la felicidad de esta última, aviva su simpatía con los sentimientos
de la otra persona cuyas emociones se ocupan del mismo objeto. Tenemos
siempre, por lo tanto, la más fuerte inclinación a simpatizar con los afectos



benévolos. Por todos motivos se nos presentan como agradables.
Compartimos la satisfacción, tanto de la persona que los experimenta como
de la persona que es objeto de ellos. Porque, así como ser objeto del odio e
indignación procura más dolor que todos los males que de sus enemigos
pueda temer un hombre denodado; así hay una satisfacción en saberse
amado, lo cual, para una persona de delicada sensibilidad, es de mayor
importancia para la felicidad que todas las ventajas que pudiera esperar de
ello. ¿Hay, acaso, carácter más detestable que el de quien se goza en
sembrar la discordia entre los amigos, y convertir su más tierno amor en
odio mortal? Y sin embargo, ¿en qué consiste la atrocidad de tan
aborrecible agravio? ¿Acaso en haberlos privado de los frívolos buenos
oficios, que, de haber continuado su amistad, podían esperar el uno del
otro? Consiste en privarlos de la amistad misma, en haberles robado su
mutuo afecto de donde ambos obtenían tanta satisfacción; consiste en
perturbar la armonía de sus corazones, y en haber puesto fin a ese feliz
comercio que hasta entonces subsistía entre ellos. Ese afecto, esa armonía,
ese comercio, son percibidos no solamente por los sensibles y delicados,
sino aun por los hombres más groseros y vulgares, como algo de más
importancia para la felicidad que todos los pequeños servicios que pueden
esperarse de ellos.

El sentimiento del amor es en sí agradable a la persona que lo
experimenta. Alivia y sosiega el pecho, bien parece que favorece los
movimientos vitales y estimula la saludable condición de la constitución
humana; y hácese aún más delicioso con la conciencia de la gratitud y
satisfacción que necesariamente debe provocar en quien es objeto de él. Su
mutuo miramiento los hace felices el uno en el otro, y la simpatía, con ese
mutuo miramiento, los hace agradables a todas las demás personas.



SEGUNDA PARTE

DEL MÉRITO Y EL DEMÉRITO, O DE LOS
OBJETOS DE RECOMPENSA Y CASTIGO



SECCIÓN I. DEL SENTIDO DEL MERITO Y
DEMERITO

CAPÍTULO I

QUE TODO LO QUE PARECE SER OBJETO PROPIO DE LA
GRATITUD, PARECE MERECER RECOMPENSA; Y QUE, DEL MISMO

MODO, TODO LO QUE PARECE SER OBJETO PROPIO DE
RESENTIMIENTO, PARECE MERECER CASTIGO

A NOSOTROS nos aparecerá, pues, como merecedor de recompensa, aquel
acto que se ofrezca como el objeto propio y aceptado de ese sentimiento
que más inmediata y directamente nos incita a la recompensa, o sea a
hacerle bien a otro. Y del mismo modo, aparecerá como merecedor de
castigo aquel acto que se ofrezca como objeto propio y aceptado de ese
sentimiento que más inmediata y directamente nos incita al castigo, o sea a
infligirle un daño a otro.

El sentimiento que más inmediata y directamente nos incita a la
recompensa es la gratitud; el que más inmediata y directamente nos incita al
castigo, es el resentimiento.

A nosotros nos aparecerá, pues, como merecedor de recompensa aquel
acto que se ofrezca como el objeto propio y aceptado de la gratitud; así



como, por la otra parte, aparecerá como merecedor de castigo aquel acto
que se ofrezca como el objeto propio y aceptado del resentimiento.

Recompensar es remunerar, devolver el bien por el bien que se ha
recibido. Castigar es, también, recompensar, remunerar, aunque de distinto
modo; es devolver el mal por el mal que se ha hecho.

Hay otras pasiones, además de la gratitud y del resentimiento, que hacen
interesarnos en la felicidad o desgracia ajenas; pero no hay ninguna que, de
un modo tan directo, nos mueva a convertirnos en instrumento de una u
otra. El amor y estimación producidos por el trato y la habitual aceptación
mutua, forzosamente nos llevan a regocijarnos de la buena suerte de quien
es objeto de tan agradables emociones, y, en consecuencia, a prestarnos
voluntariamente a tomar parte en su fomento. Nuestro amor, sin embargo,
está plenamente satisfecho, aunque la buena suerte le venga sin nuestro
auxilio. Esta pasión no conoce más deseo que el de verlo feliz,
independientemente del autor de su prosperidad. Pero la gratitud no queda
satisfecha de la misma manera. Si alguien hace feliz a la persona con quien
estamos muy obligados, sin nuestra intervención, aunque esto agrade
nuestro amor, no por eso queda satisfecha nuestra gratitud. Hasta que la
hayamos recompensado, hasta que hayamos sido instrumentos en el
fomento de su felicidad, nos sentimos aún cargados con esa deuda que sus
pasados servicios nos ha impuesto.

Y, del mismo modo, el odio y la aversión producidos por la habitual
reprobación, con frecuencia pueden conducirnos a sentir un maligno
regocijo por la desgracia de ese hombre cuyo comportamiento y carácter
produce en nosotros una tan dolorosa pasión. Mas, aunque la aversión y el
odio nos impiden toda simpatía y a veces hasta nos predisponen a
regocijarnos de la aflicción ajena, sin embargo, no habiendo resentimiento
—si ni nosotros ni nuestros amigos han sido en lo personal grandemente
provocados—, estas pasiones no nos llevarán, naturalmente, a desear el
convertirnos en agentes activos de esa aflicción.

Pero, con el resentimiento, la cosa es muy otra: si la persona que nos
infirió un gran agravio porque, por ejemplo, asesinó a nuestro padre o
hermano, muriese al poco tiempo de una fiebre, o aun fuese ejecutada a



cuenta de algún otro crimen, aunque esto bien pudiera aliviar nuestro odio,
no daría plena satisfacción a nuestro resentimiento. El resentimiento nos
incitaría a desear, no sólo el castigo, sino que el castigo procediese de
nosotros y a cuenta precisamente del agravio de que fuimos víctimas. El
resentimiento no se satisface plenamente, a no ser que el ofensor no sólo
padezca a su vez, sino que padezca a causa de ese específico agravio que
por su culpa sufrimos nosotros. Es necesario que se arrepienta y lamente
precisamente de ese acto, a fin de que otros, temerosos de hacerse
acreedores a un castigo semejante, se aterroricen de incurrir en igual culpa.
La natural satisfacción de esta pasión tiende por cuenta propia a producir
las finalidades políticas del castigo: la regeneración del criminal y la
ejemplaridad para el público.

La gratitud y el resentimiento son, por lo tanto, los sentimientos que
más inmediata y directamente incitan a la recompensa y al castigo. Así,
pues, nos aparecerá como merecedor de recompensa, quien aparezca como
el objeto propio y acepto de gratitud; y como merecedor de castigo, quien lo
sea de resentimiento.

CAPÍTULO II

DE LOS OBJETOS PROPIOS DE GRATITUD RESENTIMIENTO

SER EL objeto propio y acepto de gratitud, o bien de resentimiento, no puede
significar sino ser objeto de aquella gratitud, y de ese resentimiento que,
naturalmente, parece el decoroso y aceptable.

Pero éstas, al igual que todas las demás pasiones de la naturaleza
humana, parecen decorosas y aceptadas cuando en el corazón de todo



espectador imparcial hay simpatía por ellas, cuando todo circunstante
indiferente participa de ellas y las comparte.

Por lo tanto, aparecerá como merecedor de recompensa quien para una
persona o personas resulte ser objeto de una gratitud que todo corazón
humano esté dispuesto a experimentar, y, por lo tanto, a aplaudir; y, por otra
parte, aparecerá como merecedor de castigo quien, del mismo modo, sea
para una persona o personas el natural objeto de un resentimiento que el
pecho de todo hombre razonable está dispuesto a albergar y a otorgarle su
simpatía. A nosotros, sin duda, nos parecerá merecedor de recompensa
aquel acto que todos los que lo conocen desearían recompensar, y por ello
se alegran de ver premiado; y con la misma seguridad aparecerá digno de
castigo aquel acto que enoja a todos los que de él tienen noticia, y por tal
motivo les causa regocijo ver su castigo.

1. Así como simpatizamos con la alegría de nuestros compañeros
cuando prosperan, así nos aunamos a la complacencia y satisfacción con
que, naturalmente, juzgan aquello que es causa de su ventura. Nos entramos
en el amor y afecto que por ella conciben, y también empezamos a amarla.
Nos causaría pena por su bien si fuese destruida, y hasta si estuviese
demasiado distante y fuera del alcance de sus cuidados y protección, aun
cuando nada perdiese por su ausencia, salvo el placer de contemplarla. Si es
un ente humano el que de ese modo ha sido afortunado instrumento de la
felicidad de sus prójimos, el caso es aún más agudo. Cuando vemos que un
hombre es socorrido, protegido y remediado por otro, nuestra simpatía con
la felicidad de la persona así beneficiada sólo sirve para animar nuestra
participación en el sentimiento de gratitud que experimenta hacia el
benefactor. Cuando miramos a la persona causante de esa felicidad con los
ojos con que imaginamos debe mirarla el otro, el benefactor se nos presenta
bajo la más atractiva y amable de las luces. Por lo tanto, prontamente
simpatizamos con el agradecido afecto que siente por esa persona con quien
está tan obligado, y, en consecuencia, aplaudimos las concesiones que está
dispuesto a hacer en devolución de los buenos oficios de que ha sido objeto.
Como compartimos sin reserva el afecto que originan esas concesiones,
forzosamente se nos figuran muy propias y adecuadas a su objeto.



2. Del mismo modo, así como simpatizamos con la pena de nuestro
prójimo cuando presenciamos su aflicción, así también compartimos su
aborrecimiento y aversión hacia lo que la motiva. Nuestro corazón, que
prohija y palpita al unísono con su pena, también se siente animado por ese
espíritu con que pugna por alejar o destruir lo que la ha causado.

La indolente y pasiva condolencia con que lo acompañamos en sus
sufrimientos, prontamente se torna en ese más enérgico y activo sentimiento
con que participamos en su esfuerzo por ahuyentarlos, o por satisfacer su
aversión hacia lo que los ha ocasionado. El caso es mucho más agudo
cuando es un ente humano el causante del sufrimiento. Cuando vemos que
un hombre es oprimido o agraviado por otro, la simpatía que
experimentamos por la aflicción del paciente, tal parece que sólo sirve para
animar nuestra condolencia por el resentimiento que tiene hacia el ofensor.
Nos regocija verlo agredir a su vez a su adversario, y estamos ansiosos y
prontos a concederle nuestro apoyo en su esfuerzo por defenderse, o, dentro
de cierto grado, hasta por vengarse. Si por acaso el agraviado pereciese en
la reyerta, no sólo simpatizamos con el positivo resentimiento de sus
amigos y parientes, sino con el imaginario resentimiento que en nuestra
fantasía diputamos al muerto, quien ya no es capaz de sentir ni de
experimentar ninguna otra sensación humana.

Los tormentos que se supone obsesionan el sueño del asesino, los
fantasmas que la superstición imagina salidos de los sepulcros para exigir la
venganza sobre quienes le acarrearon un prematuro fin, todo ello obedece a
esa natural simpatía con el resentimiento imaginario de la víctima. Y, por lo
menos, respecto a éste, el más execrable de todos los crímenes, la
Naturaleza, con prioridad a toda consideración sobre la utilidad del castigo,
ha grabado de ese modo en el corazón humano, con caracteres profundos e
indelebles, la inmediata e instintiva aprobación de la sagrada y necesaria ley
del desagravio.



CAPÍTULO III

QUE DONDE NO HAY APROBACIÓN DE LA CONDUCTA DE LA
PERSONA QUE CONFIERE UN BENEFICIO, HAY ESCASA SIMPATÍA

CON LA GRATITUD DE QUIEN LO RECIBE; Y QUE, POR LO
CONTRARIO, DONDE NO HAY REPROBACIÓN DE LOS MOTIVOS DE
LA PERSONA QUE HACE EL DAÑO, NO HAY NINGUNA ESPECIE DE

SIMPATÍA CON EL RESENTIMIENTO DE QUIEN LO SUFRE

ES DE de advertirse, sin embargo, que no obstante todo lo benéfico, por una
parte, o todo lo dañoso, por la otra, que los actos o intenciones de la persona
que actúa puedan haber sido para la otra persona sobre quien (si se me
permite la expresión) se obra, si, en el primer caso, parece que no hubo
propiedad en los motivos del agente, y no podemos compartir los afectos
que movieron su conducta, tendremos escasa simpatía con la gratitud de la
persona que recibe el beneficio. O si, en el otro caso, parece que no hubo
impropiedad en los motivos del agente, y, por el contrario, los afectos que
movieron su conducta son tales que forzosamente compartimos, no
tendremos ninguna simpatía con el resentimiento de la persona que lo sufre.
En el primer caso, parece que es poca la gratitud debida, y todo
resentimiento parece injusto en el otro. Uno de los actos parece merecer
poca recompensa; el otro, ameritar ningún castigo.

1. Primero, digo que allí donde no podamos simpatizar con los afectos
del agente, donde parezca que no hay propiedad en los motivos que
movieron su conducta, estamos menos dispuestos a compartir la gratitud de
la persona que recibió el beneficio de sus actos. Nos parece que una muy
escasa correspondencia se debe a esa insensata y pródiga generosidad, que
acarrea los mayores beneficios a causa de los más triviales motivos, y
concede una posición a un hombre, simplemente porque acontece que su
nombre y apellido son los mismos que los del donador. Servicios de esa
clase no parece que exijan una recompensa proporcionada. Nuestro
despreció por la insensatez del agente, estorba compartir plenamente la
gratitud de la persona beneficiada. Su benefactor nos parece indigno de ese



sentimiento. Como al ponernos en el lugar de la persona a quien ha sido
hecho el favor sentimos que no podríamos concebir gran veneración por tal
benefactor, fácilmente la eximimos de ese sumiso respeto y estimación que
nos parecerían debidos a una persona mejor acreditada, y con tal de que
siempre trate a sus menos encumbrados amigos con bondad y humanidad,
estamos dispuestos a perdonarle la falta de múltiples atenciones y
consideraciones que exigiríamos tratándose de un protector más digno.
Aquellos príncipes que con la mayor profusión han colmado de riquezas,
poder y honores a sus favoritos, pocas veces han provocado ese grado de
adhesión a sus personas, que con frecuencia han disfrutado otros que fueron
más parcos en sus favores. La bien intencionada, pero poco juiciosa,
prodigalidad de Jacobo I de Gran Bretaña, al parecer no atrajo a nadie a su
persona, y este príncipe, a pesar de su índole sociable e inocua, por lo visto
vivió y murió sin un solo amigo. La clase media toda y la nobleza entera de
Inglaterra expusieron la vida y hacienda en la causa de su más moderado y
célebre hijo, no obstante la frialdad y distante gravedad de su porte habitual.

2. Segundo, digo que allí donde la conducta del agente parece que
obedece del todo a motivos y afectos que compartimos plenamente y
aprobamos, no nos es posible tener simpatía con el resentimiento del
paciente, no obstante lo crecido que pueda ser el daño que se le haya
causado. Cuando dos gentes disputan, si hacemos causa común y
adoptamos el resentimiento de una de ellas, es imposible compartir el de la
otra. Nuestra simpatía con la persona cuyos motivos prohijamos y que, por
lo tanto, pensamos están en lo justo, no puede menos que endurecernos
contra todo sentimiento favorable a la otra, a quien por necesidad hemos de
considerar como del lado de la sinrazón. Por eso, todo lo que ésta haya
sufrido, siempre que no exceda de lo que según nuestro deseo debía sufrir y
siempre que no exceda de lo que nuestra indignación por simpatía nos
incitara a infligirle, no puede ni desagradarnos ni provocarnos. Cuando un
asesino inhumano es llevado al cadalso, aunque sentimos alguna compasión
por su desgracia, no podemos tener ninguna simpatía por su resentimiento,
caso de que fuera tan absurdo de expresarlo respecto de su acusador o su
juez. La natural tendencia de la justa indignación de éstos contra un tan vil



criminal es ciertamente de lo más fatal y ruinoso para él. Pero sería
imposible que nos desagradase la tendencia de un sentimiento que,
poniéndonos en el caso, experimentamos como inevitable en nosotros
mismos.

CAPÍTULO IV

RECAPITULACIÓN DE LOS CAPÍTULOS PRECEDENTES

1. Por lo tanto, no simpatizamos plena y cordialmente con la gratitud de
un hombre hacia otro, simplemente porque ha sido el causante de su buena
suerte, a no ser que participemos de los motivos que para ello lo
impulsaron. Hácese necesario que nuestro corazón prohijé las razones del
agente y lo acompañe en los afectos que influyeron en su conducta, antes de
que pueda por entero simpatizar y latir a compás con la gratitud de la
persona beneficiada por sus actos. Si la conducta del benefactor no aparece
como apropiada, pese a lo benéfico de sus efectos, no exige, ni
forzosamente requiere, una recompensa proporcionada a ellos.

Empero, cuando a la tendencia benéfica de la acción se une la propiedad
del afecto de que procede, cuando por entero simpatizamos y compartimos
los motivos del agente, el amor que concebimos por él en cuanto tal,
acrecienta y aviva nuestra simpatía por la gratitud de quienes le deben la
prosperidad a su buen proceder. Tal parece que sus acciones exigen, y,
puede decirse claman, por una proporcionada recompensa. Nosotros
entonces compartimos sin reserva aquella gratitud que impulsa a otorgarla.
Es entonces, al simpatizar de ese modo y al aprobar el sentimiento que
impulsa a la recompensa, cuando a nuestros ojos el benefactor aparece
como adecuado objeto de galardón. Al aprobar y compartir el afecto de



donde procede un acto, necesariamente aprobamos el acto, y consideramos
que la persona hacia quien aquél va dirigido es su apropiado y adecuado
objeto.

CAPÍTULO V

EL ANALISIS DEL SENTIDO DEL MERITO Y DEL DEMERITO

1. Por lo tanto, así como nuestro sentido de lo apropiado de la conducta
surge de lo que llamaré simpatía directa con los afectos y motivos de la
persona que obra, así nuestro sentido de su merecimiento surge de lo que
llamaré una simpatía indirecta con la gratitud de la persona sobre quien,
valga la expresión, se obra.

Como nos es imposible, en verdad, compartir plenamente la gratitud de
la persona que recibe el beneficio, a no ser que de antemano aprobemos los
motivos del benefactor, así a causa de esto, el sentido de merecimiento
resulta ser un sentimiento compuesto, integrado por dos distintas
emociones: una simpatía directa con los sentimientos del agente, y una
simpatía indirecta con la gratitud de quienes reciben el beneficio de sus
actos.

En muchas ocasiones fácilmente podemos distinguir esas dos distintas
emociones, combinándose y uniéndose en nuestro sentido del mérito de un
individuo o de una acción en particular. Cuando leemos en la historia acerca
de ciertos actos de justa y benéfica grandeza de ánimo, ¡cuán ansiosamente
compartimos tales propósitos!, ¡cómo nos alienta esa animosa generosidad
que los orienta!, ¡cuán deseosos estamos por su feliz éxito!, ¡cuán dolidos
por su fracaso! En la imaginación nos convertimos en la persona cuyos
actos se nos relatan: nuestra fantasía nos transporta a los lugares en que



acontecieron aquellas lejanas y olvidadas aventuras, y nos figuramos que
desempeñamos el papel de un Escipión o de un Camilo, de un Timoleón o
de un Arístides. Pero, hasta aquí, nuestros sentimientos se fundan en la
simpatía directa con la persona que actúa. Mas la simpatía indirecta con
quienes resultan beneficiados, no es menos sentida por nosotros. Al
ponernos en la situación de éstos, ¡cuán ardorosa y afectuosamente
compartimos su gratitud hacia quienes les sirvieron de un modo tan
esencial! Abrazamos, como quien dice, juntamente con ellos a su
benefactor. Nuestro corazón está pronto a simpatizar con los más
exagerados arrebatos de su agradecimiento. Pensamos que no hay bastantes
honores ni galardón que ellos puedan conferirle, y cuando así recompensan
sus servicios, cordialmente aplaudimos y participamos en su sentimiento;
pero nos escandalizan excesivamente, si por su comportamiento,
demuestran tener poco sentido de la obligación en que se hallan. En
resumen, nuestro sentido del mérito de tales actos, de la conveniencia y
justicia de premiarlos y de hacer que la persona que los ejecutó, a su vez
reciba agrado, surge de esas emociones de simpatía que son la gratitud y el
amor, con las que, al hacer nuestra la situación de la persona principalmente
afectada, nos sentimos naturalmente transportados hacia ese hombre que
fue capaz de obrar con tan pertinente y noble beneficencia.

2. Del mismo modo, como nuestro sentido de la impropiedad del
comportamiento surge de la falta de simpatía, o de una directa antipatía
hacia los afectos y motivos del agente, así nuestro sentido del demérito
surge de lo que aquí también llamaré una simpatía indirecta con el
resentimiento del paciente.

Como, ciertamente, nos es imposible compartir el resentimiento del
paciente, a no ser que el corazón de antemano desapruebe los motivos del
agente y renuncie a toda simpatía con ellos, así, por tal motivo, el sentido
del demérito, y también el del mérito, parecen ser un sentimiento
compuesto, integrado por dos distintas emociones: una antipatía directa con
los sentimientos del agente y una simpatía indirecta con el resentimiento del
paciente.



Nota.— El atribuir de ese modo nuestro natural sentido del demérito de
las acciones humanas a una simpatía con el resentimiento del paciente,
quizá parezca a la mayoría de las gentes una degradación de ese
sentimiento. El resentimiento es comúnmente considerado como una pasión
tan odiosa, que las gentes se sentirán inclinadas a pensar que es imposible
que un principio tan laudable como lo es el sentido del demérito del vicio,
esté de algún modo fundado en él. Pero quizá estarán mejor dispuestas a
aceptar que nuestro sentido del mérito de las buenas acciones se funda en la
simpatía con la gratitud de las personas por ella beneficiadas, y ello, porque
la gratitud, así como todas las demás pasiones benévolas, se considera como
un principio afable que en nada puede menoscabar el valor de lo que se
funda en él. Sin embargo, la gratitud y el resentimiento evidentemente son,
desde todo punto de vista, la contrapartida el uno de la otra; y si nuestro
sentido del mérito surge de la simpatía por la una, nuestro sentido del
desmerecimiento no puede menos que originarse de la complacencia por el
otro.

Considérese también que, si es cierto que el resentimiento en los grados
en que con demasiada frecuencia lo vemos, es, quizá, la más odiosa de
todas las pasiones, no por eso lo desaprobamos cuando, debidamente
humillado, se rebaja al nivel de la indignación del espectador que simpatiza.

Cuando nosotros, siendo simples circunstantes, sentimos que nuestra
propia animosidad corresponde en todo a la del paciente, cuando el
resentimiento de éste en ningún punto excede al nuestro, cuando ni una
palabra, ni un ademán se le escapa que denote una emoción más violenta
que la experimentada por nosotros, y cuando en modo alguno se propone
infligir un castigo que pase de los límites de aquél que a nosotros nos
alegraría ver infligido, o del que nosotros, con tal motivo, aun desearíamos
ser instrumentos, es imposible que dejemos de aprobar plenamente su
sentimiento. En este caso, nuestra propia emoción necesariamente lo
justificará ante nuestros ojos. Y como la experiencia nos enseña cuán
incapaz de tal moderación es la mayoría de los hombres, y cuán grande el
esfuerzo requerido para aminorar el grosero e indisciplinado impulso del



resentimiento hasta esa ecuanimidad, no podemos menos que concebir en
grado considerable cierta estimación y admiración hacia quien demuestra
ser capaz de ejercer tanto dominio sobre una de las más rebeldes pasiones
de su naturaleza. Cuando el rencor del paciente excede, como casi siempre
acontece, de lo que nosotros podemos participar en él, como no lo
compartimos necesariamente lo reprobamos. Hasta nuestra reprobación
llega a más de lo que sería por igual exceso en cualquiera otra pasión de las
derivadas de la imaginación. Y este en demasía violento resentimiento, en
lugar de invitarnos a compartirlo, se convierte en sí en objeto de nuestro
resentimiento e indignación. Compartimos el resentimiento contrario que es
el de la persona objeto de aquella emoción injusta y que se encuentra en
peligro de sufrirla. La venganza, por lo tanto, exceso de resentimiento,
aparece como la más detestable de todas las pasiones y es objeto del horror
e indignación de todos. Y como la manera en que esta pasión comúnmente
se revela entre los hombres, es cien por una excesiva y no moderada,
propendemos a considerarla del todo odiosa y detestable, porque lo es en su
forma más usual. Sin embargo, la Naturaleza, aun en el actual estado
depravado de la especie humana, al perecer no nos ha tratado tan
despiadadamente dotándonos de algún principio que sea en su integridad y
a todas luces perverso, o que, en algún grado o por algún motivo, no pueda
ser objeto apropiado de encomio y aprobación. Hay ocasiones en que
sentimos que esta pasión, por lo general demasiado vehemente, puede
asimismo ser demasiado débil. A veces nos lamentamos porque
determinada persona muestra poco espíritu y tiene un sentido demasiado
apocado de las injurias de que ha sido víctima, y tan pronto estamos a
despreciarla por el defecto como a odiarla por el exceso de esta pasión.

Seguramente quienes escribieron por inspiración divina no habrían
hablado, ni con tanta frecuencia ni tan expresamente, de la ira y enojo de
Dios, si hubiesen considerado, aun para una tan imperfecta y débil criatura
como es el hombre, que en todos los grados esas pasiones eran malignas y
perversas.

Adviértase también que la presente investigación no se ocupa de una
cuestión de derecho, por decirlo así, sino de una cuestión de hecho. No



estamos examinando por ahora sobre qué principios aprobaría un ente
perfecto el castigo de las malas acciones, sino sobre qué principios lo
aprueba de hecho una criatura tan débil e imperfecta como es el hombre. Es
evidente que los principios que acabo de mencionar tienen un efecto muy
considerable sobre sus sentimientos, y parece sabiamente ordenado que así
sea. La existencia misma de la sociedad requiere que la inmerecida y no
provocada malignidad quede restringida por adecuados castigos y, por
consecuencia, que la inflicción de tales castigos sea considerada como una
acción conveniente y laudable. Aunque el hombre, por lo tanto, esté
naturalmente dotado del deseo de bienestar y conservación de la sociedad,
sin embargo, el Autor de la Naturaleza no ha confiado a su razón descubrir
que una cierta aplicación punitiva constituye el medio adecuado para
alcanzar ese fin; sino que lo ha dotado de una inmediata e instintiva
aprobación de la aplicación precisa que sea más adecuada para alcanzarlo.
A este respecto, la economía de la Naturaleza es exactamente de una pieza,
como lo es en muchas otras ocasiones. Con respecto a todos aquellos fines
que, vista su peculiar importancia, pueden considerarse —si se permite la
expresión— como los fines favoritos de la Naturaleza, ella siempre ha
dotado a los hombres, no sólo con un apetito para la finalidad que se
propone, sino asimismo con un apetito para los únicos medios por los que
esa finalidad puede realizarse, a causa de esos mismos medios e
independientemente de su tendencia a producir el fin. Así acontece con la
propia conservación, con la propagación de las especies y con las grandes
finalidades que al parecer se ha propuesto la Naturaleza al formar todas las
especies animales. Los hombres están dotados de un deseo hacia esos fines
y de la aversión por lo contrario; de un amor a la vida y de un temor a la
muerte; de un deseo por la continuación y perpetuación de la especie y de
una aversión a la idea de su total extinción. Pero, aunque así dotados de ese
muy fuerte deseo por ver la realización de tales fines, no les ha sido
confiado a los lentos e inseguros juicios de nuestra razón el descubrir los
medios adecuados para ello. La Naturaleza, en la casi totalidad de estos
casos, nos ha orientado con instintos primarios e inmediatos. El hambre, la
sed, la pasión que une a los sexos, el amor al placer y el temor al dolor, nos



incitan a aplicar estos medios por sí mismos, independientemente de toda
consideración sobre su tendencia a realizar aquellos benéficos fines que el
gran Director de la Naturaleza se propuso conseguir por ellos.

Antes de poner fin a esta nota, debo advertir la diferencia que hay entre
la aprobación de lo que es apropiado y la de lo meritorio o benéfico. Antes
de conceder nuestra aprobación a los sentimientos de alguien como
convenientes y adecuados a sus objetos, no sólo debemos sentirnos
afectados del mismo modo que él, sino que debemos tener consciencia de la
armonía y correspondencia entre sus sentimientos y los nuestros. Y así,
cuando con ocasión de enterarme de la desgracia acaecida a un amigo,
debiera experimentar precisamente ese mismo grado de aflicción a que él se
abandona; sin embargo, hasta que no esté informado de su comportamiento,
hasta que no me dé cuenta de la armonía entre sus emociones y las mías, no
puede decirse de mí que apruebe los sentimientos que norman su conducta.
Por tanto, la aprobación de la conveniencia de los sentimientos requiere, no
solamente que simpaticemos del todo con la persona actuante, sino que sea
perceptible la concordancia entre sus sentimientos y los nuestros. Por lo
contrario, cuando tengo noticia de un beneficio con que ha sido agraciada
una persona, sea cual fuere el modo que ello afecte al beneficiado, si,
haciendo mío el caso, siento surgir la gratitud en mi propio pecho, es
forzoso que apruebe la conducta de su benefactor considerándola como
meritoria y digna de recompensa. El que la persona beneficiada conciba
gratitud o no, no puede, evidentemente, en grado alguno, alterar nuestros
sentimientos hacia la persona de donde procede el beneficio. Aquí, pues, no
se requiere una correspondencia de sentimientos; basta imaginar que de
haber sido agradecido, nuestros sentimientos y los suyos habrían
correspondido, y por eso nuestro sentido del mérito frecuentemente se
funda en una de esas simpatías ilusorias, por las que, cuando hacemos
nuestro el caso de otro, a menudo resultamos afectados de un modo como el
principal interesado es incapaz de afectarse. Pareja diferencia existe entre
nuestra reprobación del demerito, y la de la impropiedad.



TERCERA PARTE

DEL FUNDAMENTO DE NUESTROS JUICIOS
RESPECTO DE NUESTROS PROPIOS
SENTIMIENTOS Y CONDUCTA Y DEL

SENTIDO DEL DEBER



CAPÍTULO I

DEL PRINCIPIO DE LA APROBACIÓN REPROBACIÓN DE SÍ MISMO

EN LAS dos partes precedentes de esta disertación he considerado
principalmente el origen y fundamentación de nuestros juicios respecto de
los sentimientos y conducta ajenos. Paso ahora a considerar con más
particularidad el origen de aquellos respecto de los nuestros.

El principio por el cual aprobamos o reprobamos naturalmente nuestra
propia conducta, parece ser en tocio el mismo por el cual nos formamos
parecidos juicios respecto de la conducta de las demás gentes. Aprobamos o
reprobamos la conducta de otro, según que sintamos que, al hacer nuestro
su caso, nos es posible o no simpatizar cabalmente con los sentimientos y
motivos que la normaron. Y, del mismo modo, aprobamos o reprobamos
nuestra propia conducta, según que sintamos que, al ponernos en el lugar de
otro y como quien dice mirar con su ojos, y desde su punto de vista, nos es
posible o no, simpatizar cabalmente con los sentimientos y motivos que la
determinaron. No podemos nunca inspeccionar nuestros propios
sentimientos y motivos; no podemos nunca formar juicio alguno respecto
de ellos, a no ser que nos salgamos de nuestro natural asiento, y procuremos
visualizarlos como si estuviesen a cierta distancia de nosotros. Mas la única
manera como podemos hacer esto es intentando contemplarlos a través de
los ojos de otras gentes, o, mejor dicho, al modo en que otras gentes
probablemente los verían. Todo juicio que nos formemos sobre ellos, de
consiguiente, necesariamente deberá guardar alguna secreta relación, ya sea
con lo que son o con lo que —bajo ciertas condiciones— serían, o con lo
que imaginamos debieran ser los juicio de los otros. Pugnamos por



examinar la conducta propia al modo que imaginamos lo haría cualquier
espectador honrado e imparcial. Si, poniéndonos en su lugar, logramos
concienzudamente penetrar en todas las pasiones y motivos que la
determinaron, la aprobamos, por simpatía con el sentimiento aprobatorio de
ese supuesto tan equitativo juez. Si, por el contrario, participamos de su
reprobación, es que la condenamos.

De ser posible que un hombre viviese en algún lugar solitario hasta
llegar a la edad viril, sin que tuviese comunicación alguna con otros
hombres, tan imposible le sería pensar en su propia índole, en la propiedad
o el demérito de sus sentimientos y de su conducta, en la belleza o
deformidad de su propia mente como en la belleza o deformidad de su
propio rostro. Todos éstos son objetos que no puede fácilmente ver, que
naturalmente no mira y respecto de los que carece de espejo que sirva para
presentárselos a su vista. Incorporadlo a la sociedad, e inmediatamente
estará provisto del espejo de que antes carecía. Es colocado frente al juicio
y comportamiento de aquellos con quienes vive —que siempre registran
cuando comparten o reprueban sus sentimientos—, es ahí donde por
primera vez verá la conveniencia o inconveniencia de sus propias pasiones,
la belleza o deformidad de su propia mente. Para un hombre que desde su
nacimiento fuese extraño a la sociedad, los objetos de sus pasiones, los
cuerpos externos que le agradasen o molestasen ocuparían el total de su
atención. Las pasiones mismas, los deseos y las aversiones, los goces y los
pesares que tales objeto excitasen, aun cuando fueran, de todas las cosas, lo
más inmediatamente presente para él, difícilmente serían objeto de sus
reflexiones. El pensar en ellos nunca podría interesarle lo bastante como
para ocupar su atenta consideración. La consideración de su alegría no
podría excitar internamente una nueva alegría, ni la de su aflicción una
nueva aflicción, aun cuando la consideración de las causas de esas pasiones
puede muy a menudo excitar ambas. Incorporadlo a la sociedad, y todas sus
pasiones se convertirán inmediatamente en causas de nuevas pasiones.
Advertirá que los hombres aprueban algunas y repugnan otras. En un caso
se sentirá exaltado, deprimido en el otro; sus deseos y aversiones, sus
alegrías y pesares, con frecuencia se convertirán en causa de nuevos deseos



y nuevas aversiones, nuevas alegrías y nuevos pesares, y por ello, ahora le
interesarán profundamente y con frecuencia ocuparán su más atenta
consideración.

Las primeras ideas sobre la belleza y deformidad de las personas las
sacamos de la figura y apariencia de los otros, no de las nuestras. Sin
embargo, pronto advertimos que los otros también se forman un juicio de
esa naturaleza acerca de nosotros. Nos complace que nuestra figura les
agrade y nos desplace cuando les disgusta. Ansiamos saber hasta qué punto
nuestra apariencia merece su censura o bien su aprobación. Examinamos
miembro por miembro nuestra persona, y colocándonos ante un espejo o
por otro medio semejante, procuramos, hasta donde es posible,
contemplarlos a distancia y con ojos ajenos. Si después de esta inspección
quedamos satisfechos con nuestra apariencia, nos es más fácil soportar los
juicios más adversos de los otros; si, por lo contrario, tenemos conciencia
de que somos el natural objeto de la aversión, toda muestra de su
desaprobación nos causa una mortificación sin límites. Un hombre que sea
medianamente hermoso permitirá que se rían de cualquier insignificante
deformación de su persona; pero tales bromas resultan comúnmente
insoportables para quien realmente es deformado. De todos modos, lo que
es evidente es que nuestra propia belleza o deformidad nos preocupan
solamente a causa de sus efectos sobre los otros. De estar completamente
desligados de la sociedad, ambas cosas nos serían totalmente indiferentes.

Del mismo modo, nuestros primeros juicios morales se refieren a la
índole y conducta de los otros, y con gran desenvoltura observamos la
manera cómo la una y la otra nos afectan. Pero pronto aprendemos que las
demás gentes se toman iguales libertades respecto de nosotros. Ansiamos
saber hasta qué punto merecemos su censura o bien su aplauso, y si ante
ellas necesariamente aparecemos tan agradables o desagradables como ellas
ante nosotros. Comenzamos, pues, a examinar nuestras propias pasiones y
conducta, y a considerar lo que puedan parecer pensando lo que a nosotros
nos parecerían si estuviésemos en su lugar. Fingimos ser espectadores de
nuestro propio comportamiento, y procuramos imaginar el efecto que, bajo
esta luz, produciría sobre nosotros. Tal es el único espejo con el que, en



cierta medida, podemos a través de los ojos ajenos escudriñar la
conveniencia de nuestra conducta. Si desde este punto de vista no nos
desagrada, quedamos pasaderamente satisfechos. Podemos ser más
indiferentes respecto del aplauso y, en cierta medida, despreciar la censura
de todo el mundo, con tal de que estemos convencidos de ser, por mucho
que se nos malentienda o malinterprete, el natural y adecuado objeto de
aprobación. Por lo contrario, si carecemos de ese convencimiento, a
menudo y precisamente por ese motivo estamos más ansiosos de obtener la
aprobación ajena, y a condición de que, como se dice, no hayamos
estrechado la mano a la infamia, nos pone fuera de nosotros mismos la sola
idea de la censura de los otros, que de este modo nos hiere con redoblado
rigor.

Cuando me esfuerzo por examinar mi propia conducta, cuando me
esfuerzo por pronunciar sentencia sobre ella, ya sea para aprobarla o para
condenarla, es evidente que, en tales casos, es como si me dividiera en dos
distintas personas, y que yo, el examinador y juez, encarno un hombre
distinto al otro yo, la persona cuya conducta se examina y juzga. El primero
es el espectador, de cuyos sentimientos respecto a mi conducta procuro
hacerme partícipe, poniéndome en su lugar y considerando lo que a mí me
parecería si la examinara desde ese punto de vista. El segundo es el agente,
la persona que con propiedad designo como a mí mismo, y de cuya
conducta trataba de formarme una opinión, como si fuese la de un
espectador. El primero es el juez, el segundo la persona de quien se juzga.
Pero que el juez sea, en todo y por todo, el mismo que la persona de quien
se juzga, es algo tan imposible como que la causa fuese en todo y por todo
lo mismo que el efecto.

Ser amable y ser meritoria, es decir, ser digna de amor y de recompensa,
son los dos grandes rasgos de la virtud; y ser odioso y acreedor al castigo,
lo son del vicio. Pero estos rasgos tienen una inmediata referencia a los
sentimientos ajenos. De la virtud no se dice que es amable o meritoria,
porque sea el objeto de su propio amor o de su propia gratitud, sino porque
provoca dichos sentimientos en los otros hombres. La conciencia de saberse
objeto de tan favorable consideración, es lo que origina esa tranquilidad



interior y propia satisfacción con que naturalmente va acompañada, así
como la sospecha de lo contrario, ocasiona los tormentos del vicio. ¿Qué
mayor felicidad que la de ser amado, y saber que merecemos el amor? ¿Qué
mayor desdicha que la de ser odiado, y saber que merecemos el odio?

CAPÍTULO IV

SOBRE LA NATURALEZA DEL ENGAÑO DE SI MISMO, Y DEL ORIGEN
Y UTILIDAD DE LAS REGLAS GENERALES

DOS SON las ocasiones en que examinamos la propia conducta y nos
esforzamos por verla a la luz con que el imparcial espectador la vería.
Primero, cuando estamos a punto de actuar; segundo, después de haber
actuado. En ambos casos es muy fácil que nuestros juicios sean parciales;
pero mucho más propenderán a serlo cuando más importa que sean dé otro
modo.

Cuando estamos a punto de actuar, la avidez de la pasión raramente nos
permitirá considerar lo que hacemos con el desapasionamiento de una
persona indiferente. Las emociones violentas que en esos momentos nos
agitan, nublan nuestros juicios sobre las cosas, aun cuando nos esforcemos
por ocupar el lugar de otro y considerar los objetos de nuestro interés a la
luz en que él naturalmente los consideraría. El ímpetu de nuestras pasiones
nos hace volver repetidamente a nuestro propio sitio, donde a causa del
amor propio, todo aparece amplificado y desfigurado. Del modo como
aquellos objetos serían vistos por otra persona, de los juicios que sobre ellos
se formaría, solamente podemos ofrecer, si se nos permite la expresión,
atisbos fugaces que en un momento desaparecen y que, aun mientras
perduran, no son del todo justos. No nos es posible, ni por esos momentos,



despojarnos completamente del calor y vehemencia que nos inspira nuestra
peculiar situación, ni tampoco considerar con la imparcialidad de un juez
recto lo que estamos a punto de hacer. Por este motivo las pasiones, como
dice el P. Malebranche, siempre se justifican a sí mismas, y parecen
razonables y proporcionadas a sus objetos mientras continuemos
experimentándolas.

Una vez agotada la acción y una vez que las pasiones que la instigaron
se han apaciguado, podemos, ciertamente, penetrar con mayor frialdad los
sentimientos del espectador indiferente. Lo que antes tanto nos interesó, se
ha convertido en algo tan indiferente para nosotros como siempre lo fue
para él, y podemos entonces examinar nuestra conducta con su mismo
desapasionamiento e imparcialidad. El hombre de hoy ya no está agitado
por las mismas pasiones que perturbaron al hombre de ayer; y no bien ha
pasado el paroxismo de la emoción —así como el paroxismo de la aflicción
— cuando, como quien dice, podemos ya identificarnos con ese hombre
ideal que el pecho encierra, y, por nuestra cuenta, ver, así como en un caso
nuestra situación, en el otro, nuestra conducta, con la severa mirada del más
imparcial espectador. Mas ahora nuestros juicios son por lo general de
escasa importancia en comparación con lo que antes fueron, y con
frecuencia no acarrean sino vanos remordimientos e inútil compunción, sin
que esto nos asegure de no incurrir en iguales errores en lo porvenir.

Así son de parciales los juicios de los hombres en lo que se refiere a la
conveniencia de su propia conducta, tanto en el momento de actuar como
después; y así de difícil es que la juzguen a la luz bajo la que cualquier
espectador indiferente la consideraría. Pero si fuese por una facultad
especial, tal como se supone que es el sentido moral, por la que juzgasen de
su propia conducta, si estuviesen dotados de un especial poder de
percepción que sirviese para distinguir entre la belleza y la deformidad de
las pasiones y afectos, como sus propias pasiones estarían más
inmediatamente expuestas a la vista de esa facultad, resultaría que las
juzgaría con más precisión que las de los otros hombres, de las que sólo
tendría una más lejana perspectiva.



Este engaño de sí mismo, esta fatal flaqueza de los hombres, es causa de
más de la mitad de los desórdenes de la vida humana. Si pudiéramos vernos
al modo que nos ven los otros o al modo como nos verían si lo supieran
todo, sería inevitable una reforma general. De otro modo no podríamos
sostener la lucha.

Sin embargo, la Naturaleza no ha dejado esa humana flaqueza, que es de
tanta importancia, sin algún remedio, y tampoco nos ha abandonado por
completo a los engaños del amor propio. Nuestra constante observación de
la conducta ajena, insensiblemente nos lleva a la formación de ciertas reglas
generales relativas a lo que es debido y conveniente ya sea hacer o evitar.
Algunas acciones de los otros escandalizan todos nuestros sentimientos
naturales. Advertimos que todos los que nos rodean manifiestan igual
aversión por tales actos. Esto, de nuevo confirma y hasta agrava nuestro
natural sentido de su deformidad. Quedamos satisfechos de haberlos
juzgado de un modo conveniente cuando advertimos que las otras gentes los
juzgan del mismo modo. Tomamos la resolución de no hacernos culpables
de semejantes actos, ni, de ese modo, convertirnos jamás, por ningún
motivo, en objeto de universal reprobación. De esta manera es como
naturalmente nos proponemos la regla general de que todos los tales actos
deben evitarse en cuanto que tienden a hacernos odiosos despreciables o
acreedores al castigo, y objeto de todos aquellos sentimientos que nos
inspiran el mayor temor y aversión. Otros actos, por lo contrario, provocan
nuestra aprobación, y de todos cuantos nos rodean oímos la misma
favorable opinión respecto a ellos. Todo el mundo está deseoso de honrarlos
y premiarlos. Estimulan todos aquellos sentimientos que por naturaleza más
deseamos: el amor, la gratitud, la admiración del prójimo. Surge en nosotros
la ambición de emularlos, y así es como naturalmente sentamos una regla
general distinta: que toda oportunidad de obrar de ese modo debe
cuidadosamente buscarse.

Así es como se forman las reglas generales de la moralidad. Están en
última instancia fundadas en la experiencia de lo que, en casos particulares,
aprueban o reprueban nuestras facultades morales o nuestro sentido del
mérito y de la conveniencia. Originariamente no aprobamos o condenamos



los actos en particular porque al examinarlos resulten estar de acuerdo o no
con alguna regla general. Por lo contrario, la regla general se forma a través
de la experiencia, lo cual nos descubre que se aprueban o reprueban todos
los actos de determinada especie o circunstanciados en cierta manera. El
hombre que por vez primera presenció un asesinato inhumano cometido por
avaricia, envidia o por un injusto resentimiento, siendo la víctima alguien
que amaba y confiaba en el asesino; que además contempló la postrera
agonía del moribundo, y que oyó cómo con su último aliento se dolía más
bien de la perfidia e ingratitud del falso amigo que de la violencia cometida
en su persona; para ese espectador no habría necesidad de advertir, a fin de
concebir el horror de ese acto, que una de las más sagradas reglas de
conducta es la que prohíbe privar de la vida a un inocente, que en el caso
hubo una flagrante violación de la regla y que, por consiguiente, se trata de
una acción altamente reprobable. Es evidente que su aborrecimiento por
este crimen, surgiría instantáneamente y con anterioridad a que el
espectador se formulase semejante regla general. Por lo contrario, la regla
general que pudiera después formularse, estaría fundada en el
aborrecimiento que necesariamente sentiría en su pecho al pensar en éste y
en cualquier otro caso de la misma especie.

Ciertamente, cuando ya están formadas estas reglas generales, cuando
universalmente están aceptadas y establecidas por la concurrencia de los
sentimientos de todos los hombres, es frecuente que apelemos a ellas como
normas de juicio para determinar el grado de encomio o de reproche que
merecen ciertos actos complicados o dudosos. En casos como éstos, se las
cita como última fundamentación de lo que es justo e injusto en la conducta
humana, y que este hecho parece haber descarriado a varios muy eminentes
autores, al erigir sus sistemas bajo el supuesto de que originariamente los
juicios humanos respecto al bien y al mal, se formaban como las sentencias
judiciales, es decir, considerando primero la regla general y después, en
segundo lugar, si el acto particular que se examina queda dentro de su
comprensión.

Esas reglas generales de conducta, una vez fijadas en nuestra mente por
una reflexión habitual, son de gran utilidad para corregir las



tergiversaciones del amor propio, respecto a lo que adecuada y
convenientemente debe hacerse en nuestra particular situación. El hombre
de violento resentimiento, si escuchase los dictados de esa pasión,
probablemente consideraría la muerte de su enemigo como escasa
compensación del daño que se imagina haber recibido, el que, sin embargo,
quizá no pase de ser una leve provocación. Pero su observación sobre la
conducta de los otros le ha enseñado lo horrible que son las venganzas
sanguinarias. A no ser que su educación haya sido muy especial, se ha
propuesto a sí mismo, como ley inviolable, la total abstención de tales
venganzas. Esta regla ejerce su autoridad sobre él y lo incapacita para
hacerse culpable de esa violencia. Sin embargo, la furia de su temperamento
puede ser tanta, que de haber sido ésa la primera vez que meditaba la
ejecución de tal acto, es indudable que lo habría calificado de muy justo y
apropiado y digno de la aprobación de todo espectador imparcial. Mas el
acato a la regla que la experiencia pasada le ha inculcado, detiene la
impetuosidad de su pasión y le ayuda a corregir los juicios demasiado
parciales que de otro modo le habría sugerido el amor propio, respecto de lo
que sería conveniente hacer en su situación.



CUARTA PARTE

DE LOS EFECTOS DE LA UTILIDAD SOBRE
EL SENTIMIENTO DE APROBACIÓN



CAPÍTULO I

DE LA BELLEZA QUE LA APARIENCIA DE UTILIDAD CONFIERE A
TODAS LAS PRODUCCIONES ARTÍSTICAS, Y DE LA GENERALIZADA

INFLUENCIA DE ESTA ESPECIE DE BELLEZA

QUE LA utilidad es una de las principales fuentes de la belleza, es algo que
ha sido observado por todo aquél que con cierta atención haya considerado
lo que constituye la naturaleza de la belleza. La comodidad de una casa da
placer al espectador, así como su regularidad, y asimismo le lastima advertir
el defecto contrario, como cuando ve que las correspondientes ventanas son
de formas distintas o que la puerta no está colocada exactamente en medio
del edificio. Que la idoneidad de cualquier sistema o máquina para alcanzar
el fin de su destino, le confiere cierta propiedad y belleza al todo, y hace
que su sola imagen y contemplación sean agradables, es algo tan obvio que
nadie lo ha dejado de advertir.

También la causa por la que nos agrada lo útil ha sido señalada en
últimas fechas por un ingenioso y ameno filósofo, que aúna gran
profundidad de pensamiento a la más consumada elegancia de expresión, y
que posee el singular y feliz talento de tratar los asuntos más abstrusos, no
solamente con la mayor lucidez, sino con la más animada elocuencia. Según
él, la utilidad de cualquier objeto agrada al dueño, porque constantemente le
sugiere el placer o comodidad que está destinado a procurar. Siempre que lo
mira, le viene a la cabeza ese placer y de ese modo el objeto se convierte en
fuente de perpetua satisfacción y goce. El espectador comparte por simpatía
el sentimiento del dueño, y necesariamente considera al objeto bajo el
mismo aspecto de agrado. Cuando visitamos los palacios de los



encumbrados, no podemos menos que pensar en la satisfacción que nos
daría ser dueños y poseedores de tan artística como ingeniosa traza de
comodidades. Igual razón se da para explicar la causa de por qué la sola
apariencia de incomodidad convierte a cualquier objeto en desagradable,
tanto para su dueño como para el espectador.

Pero, que yo sepa, nadie antes ha reparado en que esa idoneidad, esa
feliz disposición de toda producción artificiosa es con frecuencia más
estimada que el fin que esos objetos están destinados a procurar; y
asimismo que el exacto ajuste de los medios para obtener una comodidad o
placer, es con frecuencia más apreciado que la comodidad o placer en cuyo
logro parecería que consiste todo su mérito. Sin embargo, que así acontece a
menudo, es algo que puede advertirse en mil casos, tanto en los más
frívolos como importantes asuntos de la vida humana.

Cuando una persona entra a su recámara y encuentra que todas las sillas
están en el centro del cuarto, se enoja con su criado, y antes que seguir
viéndolas en ese desorden, se toma el trabajo, quizá, de colocarlas en su
sitio con los respaldos contra la pared. La conveniencia de esta situación
surge de la mayor comodidad de dejar el cuarto libre y sin estorbos. Para
lograr esa comodidad, se impuso voluntariamente más molestias que las que
le hubiera ocasionado la falta de ella, puesto que nada era más fácil que
sentarse en una de las sillas, que es lo que con toda probabilidad hará una
vez terminado el arreglo. Por lo tanto, parece que, en realidad, deseaba, no
tanto la comodidad cuanto el arreglo de las cosas que la procuran. Y, sin
embargo, es esa comodidad lo que en última instancia recomienda ese
arreglo y lo que le comunica su conveniencia y belleza.

Mas no solamente respecto de cosas tan frívolas influye este principio
en nuestra conducta: es muy a menudo el motivo secreto de las más serias e
importantes ocupaciones de la vida, tanto privada como pública.

El hijo del desheredado, a quien el cielo castigó con la ambición,
cuando comienza a mirar en torno suyo admira la condición del rico.

En su imaginación ve la vida de éste como la de un ser superior, y para
alcanzarla se consagra en cuerpo y alma y por siempre a perseguir la
riqueza y los honores. A fin de poder lograr las comodidades que estas



cosas deparan, se sujeta durante el primer año, es más, durante el primer
mes de su consagración, a mayores fatigas corporales y a mayor
intranquilidad de alma que todas las que pudo sufrir durante su vida entera
si no hubiese ambicionado aquéllas. Estudia, a fin de descollar en alguna
ardua profesión. Con diligencia sin descanso, trabaja día y noche para
adquirir merecimientos superiores a los de sus competidores. Después
procura exhibir esos merecimientos a la vista pública, y con la
acostumbrada asiduidad solicita toda oportunidad de empleo. Para ese fin le
hace la corte a todo el mundo, sirve a los que odia y es obsequioso con los
que desprecia. Durante toda su vida persigue la idea de una holgura
artificiosa y galana, que quizá jamás logre, y por la que sacrifica una
tranquilidad verdadera que en todo tiempo está a su alcance; holgura que, si
en su más extrema senectud llega por fin a realizar, descubrirá que en modo
alguno es preferible a esa humilde seguridad y contentamiento que por ella
abandonó. Es hasta entonces, en los últimos trances de su vida, el cuerpo
agotado por la fatiga y la enfermedad y el alma amargada con el recuerdo
de mil injurias y desilusiones que se imagina proceden de la injusticia de
sus enemigos o de la perfidia e ingratitud de sus amigos, cuando comienza
por fin a caer en la cuenta de que las riquezas y los honores son meras
chucherías de frívola utilidad, en nada más idóneas para procurar el alivio
del cuerpo y la tranquilidad del alma, que puedan serlo las tenacillas de
estuche del amante de fruslerías, y que, como ellas, resultan más enfadosas
para la persona que las porta, que cómodas por la suma de ventajas que
puedan proporcionarle.

Si examinamos, sin embargo, por qué el espectador singulariza con
tanta admiración la condición de los ricos y encumbrados, descubriremos
que no obedece tanto a la holgura y placer que se supone disfrutan, cuanto a
los innumerables artificiosos y galanos medios de que disponen para
obtener esa holgura y placer. En realidad, el espectador no piensa que gocen
de mayor felicidad que las demás gentes; se imagina que son poseedores de
mayor número de medios para alcanzarla. Y la principal causa de su
admiración estriba en la ingeniosa y acertada adaptación de esos medios a
la finalidad para que fueron creados. Pero en la postración de la enfermedad



y en el hastío de la edad provecta, desaparecen los placeres de los vanos y
quiméricos sueños de grandeza. Para quien se encuentre en tal situación,
esos placeres no tienen ya el suficiente atractivo para recomendar los
fatigosos desvelos que con anterioridad lo ocuparon. En el fondo de su alma
maldice la ambición y en vano añora la despreocupación e indolencia de la
juventud, placeres que insensatamente sacrificó por algo que, cuando lo
posee, no le proporciona ninguna satisfacción verdadera. Tal es el lastimoso
aspecto que ofrece la grandeza a todo aquel que, ya por tristeza, ya por
enfermedad, se ve constreñido a observar atentamente su propia situación y
a reflexionar sobre lo que, en realidad, le hace falta para ser feliz. Es
entonces cuando el poder y la riqueza se ven tal como en verdad son:
gigantescas y laboriosas máquinas destinadas a proporcionar unas cuantas
insignificantes comodidades para el cuerpo, que consisten en resortes de lo
más sutiles y delicados que deben tenerse en buen estado mediante una
atención llena de ansiedades, y que, a pesar de toda nuestra solicitud,
pueden en todo momento estallar en mil pedazos y aplastar entre sus ruinas
a su desdichado poseedor. Son inmensos edificios que para levantarlos
requieren la labor de toda una vida, y que en todo momento agobian a quien
los habita y que mientras permanecen en pie, si bien pueden ahorrarle
algunas de las más pequeñas incomodidades, en nada pueden protegerlo
contra las más severas inclemencias de la estación. Lo defienden del
chubasco veraniego, no de la borrasca invernal; pero en todo tiempo lo
dejan igualmente y a veces aún más expuesto que antes, a la ansiedad, al
temor y al infortunio; a las enfermedades, a los peligros y a la muerte.

Mas aunque esta melancólica filosofía, para nadie extraña en tiempos de
enfermedad y desdicha, menosprecia de un modo tan absoluto esos
máximos objetos del deseo humano, cuando disfrutamos, en cambio, de
mejor salud o de mejor humor, entonces jamás dejamos de considerarlos
bajo un aspecto más placentero. Nuestra imaginación, que mientras
sufrimos un dolor o una pena parece quedar confinada y encerrada dentro
de los límites de nuestra propia persona, en época de holgura y prosperidad
se extiende a todo lo que nos rodea. Es entonces cuando nos fascina la
belleza de las facilidades y acomodo que reina en los palacios y economía



de los encumbrados, y admiramos la manera como todo concurre al
fomento de su tranquilidad, a obviar sus necesidades, a complacer sus
deseos y a divertir y obsequiar sus más frívolos caprichos. Si consideramos
por sí sola la verdadera satisfacción que todas estas cosas son susceptibles
de proporcionar, separada de la belleza de disposición calculada para
suscitarla, siempre aparecerá en grado eminente despreciable e
insignificante. Empero, muy raras son las veces en que la miramos bajo esta
abstracta y filosófica luz. De suyo la confundimos en nuestra imaginación
con el orden, con el movimiento uniforme y armonioso del sistema, con la
máquina o economía por cuyo medio se produce. Los placeres de la riqueza
y de los honores, considerados desde este punto de vista ficticio, hieren la
imaginación como si se tratase de algo grandioso, bello y noble por cuyo
logro bien vale todo el afán y desvelo que tan dispuestos estamos a emplear
en ello.

CAPÍTULO II

DE LA BELLEZA QUE LA APARIENCIA DE UTILIDAD CONFIERE AL
CARÁCTER Y A LOS ACTOS DE LOS HOMBRES; Y HASTA QUE PUNTO

LA PERCEPCIÓN DE ESA BELLEZA DEBE CONSIDERARSE COMO
UNO DE LOS PRINCIPIOS APROBATORIOS ORIGINALES

LA ÍNDOLE de los hombres, así como los artefactos o las instituciones del
gobierno civil, pueden servir o para fomentar o para perturbar la felicidad,
tanto del individuo como de la sociedad. El carácter prudente, equitativo,
diligente, resuelto y sobrio, promete prosperidad y satisfacción, tanto para
la persona como para todos los que están en relación con ella. Por el
contrario, la arrebatada, la insolente, la perezosa, afeminada y voluptuosa,



presagia la ruina al individuo y la desgracia a todos los que con él tengan
tratos. La primera de estas maneras de ser tiene, por lo bajo, toda la belleza
que pudiera adornar a la máquina más perfecta que jamás se haya inventado
para el fomento del fin más deseable; la segunda, toda la deformidad del
más desmañado y torpe artefacto. ¿Acaso puede existir otra institución de
gobierno más adecuada para fomentar la felicidad humana que la
preponderancia de la sabiduría y de la virtud? Todo gobierno no es sino un
remedio imperfecto a la falta de éstas. Por tanto, la belleza que pueda
corresponder al gobierno civil a causa de su utilidad, necesariamente deberá
corresponder en mucho mayor grado a la sabiduría y a la virtud. Por lo
contrario, ¿qué otro sistema político puede ser más ruinoso y destructivo
que los vicios de los hombres? La única causa de los efectos fatales que
acarrea un mal gobierno, es que no imparte suficiente protección contra los
daños a que da lugar la maldad de los hombres.

La belleza y deformidad que los distintos caracteres, por lo visto,
derivan de su utilidad o falta de ella, propenden a impresionar de un modo
peculiar a quienes en abstracto y filosóficamente consideran los actos y la
conducta de los hombres. Cuando un filósofo examina por qué los
sentimientos humanitarios reciben nuestra aprobación o por qué
condenamos la crueldad, no siempre forma en su mente de un modo claro y
preciso el concepto de un acto en particular, ya sea de humanitarismo, ya de
crueldad, sino que comúnmente se conforma con la noción vaga e
indeterminada que la general designación de esas cualidades le sugiere. Sin
embargo, solamente en casos específicamente determinados es donde la
propiedad o impropiedad, el merecimiento o desmerecimiento de los actos
resultan cosas obvias y discernibles. Únicamente cuando se dan ejemplos
particulares podemos percibir con distinción la concordia o la desavenencia
entre nuestros propios afectos y los del agente, o bien sentir, en un caso, que
brota una gratitud de solidaridad hacia él, o de resentimiento, en el otro.
Cuando consideramos a la virtud y al vicio de un modo general y abstracto,
aquellas cualidades que provocan esos diversos sentimientos parece que, en
buena parte, desaparecen, y los sentimientos mismos se vuelven menos
obvios y discernibles. Por lo contrario, los felices efectos, en un caso, y las



fatales consecuencias, en el otro, parece que se yerguen ante nuestra mirada,
y como quien dice se destacan y separan de todas las demás cualidades de
uno y otro.

El mismo ingenioso y ameno autor que por vez primera explicó la causa
del agrado de lo útil, se ha impresionado tanto con ese modo de ver las
cosas, que ha reducido todo el sentimiento aprobatorio de la virtud a la
simple percepción de esa especie de belleza que resulta de la apariencia de
la utilidad. Ninguna cualidad espiritual, dice, es aprobada como virtuosa,
sino aquéllas que son útiles o placenteras, ya sea para la persona misma, ya
para los otros, y ninguna cualidad da lugar a ser reprobada por viciosa, sino
aquéllas de contraria tendencia. Y, en verdad, al parecer la Naturaleza ha
ajustado tan felizmente nuestros sentimientos de aprobación y reprobación a
la conveniencia tanto del individuo como de la sociedad, que, previo el más
riguroso examen, se descubrirá, creo yo, que se trata de una regla universal.
Sin embargo, afirmo que no es el darse cuenta de la utilidad o perniciosidad
aquello en que consiste la primera o principal fuente de nuestra aprobación
o reprobación. Sin duda, estos sentimientos están realzados y avivados por
la percepción de la belleza o deformidad que resulta de la utilidad o
perniciosidad; pero, a pesar de ello, digo que son distintos original y
esencialmente de tal percepción.

Ante todo, parece imposible que la aprobación de la virtud sea un
sentimiento de la misma especie que aquel por medio del cual aprobamos
un cómodo y bien trazado edificio; o que no tengamos otro motivo para
encomiar a alguien que no sea el mismo por el cual alabamos un armario.

En segundo lugar, si se reflexiona, se descubrirá que el provecho de
cualquier disposición de ánimo rara vez constituye la primera causa de
nuestra aprobación, y que el sentimiento aprobatorio siempre implica un
sentido de lo propio muy distinto a la percepción de lo útil. Fácil es
observar esto en relación con todas aquellas cualidades que, como
virtuosas, reciben nuestra aprobación, tanto con las que conforme a esa
doctrina se consideran originalmente útiles a nosotros mismos, como con
las que se estiman a causa de su utilidad para los otros.



Las cualidades más útiles para nosotros son, en primer lugar, la razón en
grado superior y el entendimiento, que nos capacitan para discernir las
consecuencias remotas de todos nuestros actos y prever el provecho o
perjuicio que con probabilidad pueda resultar de ellos; y, en segundo lugar,
el dominio de sí mismo, que permite abstenernos del placer del momento o
soportar el dolor de hoy, a fin de obtener un mayor placer o evitar un dolor
más grande en lo futuro. En la unión de esas dos cualidades consiste la
virtud de la prudencia, de todas las virtudes la más útil al individuo.

En relación a la primera de esas cualidades, ya se ha advertido antes que
la razón en grado superior y el entendimiento, motivan, en cuanto tales,
nuestra aprobación como cosa justa y debida y exacta, y no meramente
como útil y provechosa. Es en las ciencias más abstrusas, particularmente
en las altas matemáticas, donde los mayores y más admirables esfuerzos de
la razón humana se han desplegado; pero el provecho de esas ciencias, para
el individuo o para el público, no es obvio y requiere una demostración que
no siempre es fácilmente comprendida. No fue, por tanto, su utilidad lo que
primero las hizo acreedoras a la admiración pública. Poco se insistía en esa
cualidad, hasta que fue forzoso contestar de algún modo los reproches de
quienes, no gustando de tan sublimes especulaciones, se esforzaban en
despreciarlas por inútiles.

Y del mismo modo, aprobamos el dominio de sí mismo, que sirve para
refrenar nuestros apetitos presentes, a fin de poder satisfacerlos mejor en
otra ocasión, tanto bajo el aspecto de propiedad, como bajo el de utilidad.
Cuando obramos de ese modo, los sentimientos que dirigen nuestra
conducta parece que coinciden exactamente con los del espectador. Éste no
experimenta la incitación de nuestros apetitos presentes; para él, el placer
que vamos a disfrutar de aquí a una semana o un año, es igualmente
importante que el que vamos a disfrutar en este momento. Por lo tanto,
cuando acontece que en beneficio del presente sacrificamos el futuro,
nuestro comportamiento le parece absurdo y en alto grado extravagante, y
queda incapacitado para compartir los principios que lo norman. Por lo
contrario, cuando nos abstenemos de gozar un placer presente, a fin de
asegurar un mayor placer por venir, cuando nos comportamos como si el



objeto remoto nos interesase tanto como el que de un modo inmediato
apremia los sentidos, como nuestros afectos corresponden exactamente a
los suyos, no puede menos que aprobar nuestro comportamiento, y como
sabe por experiencia que muy pocos son capaces de ese dominio de sí
mismo, mira nuestra conducta con no poca extrañeza y admiración. De ahí
surge esa alta estimación con que los hombres consideran naturalmente la
firme perseverancia en el ejercicio de la frugalidad, industria y
consagración, aunque no vaya dirigido a otro fin que la adquisición de
fortuna. La denodada firmeza de la persona que así se conduce y que, para
obtener una grande, aunque remota ventaja, no solamente renuncia a todo
placer presente, sino soporta los mayores trabajos tanto mentales como
corporales, necesariamente impone nuestra aprobación. La perspectiva de
su interés y felicidad que parece ordenar su conducta, cuadra exactamente
con la idea que naturalmente nos hemos formado de ella. Existe la más
perfecta correspondencia entre sus sentimientos y los nuestros, y, al mismo
tiempo, por lo que enseña la experiencia de la común flaqueza de la
naturaleza humana, es una correspondencia que razonablemente no era de
esperarse. No solamente aprobamos, pues, sino hasta cierto punto
admiramos su conducta y la tenemos como merecedora de no escaso
aplauso. Es precisamente la consciencia de esta merecida aprobación y
estima lo único capaz de sostener al agente en la observancia de una
conducta de ese estilo. El placer que hemos de disfrutar de aquí a diez años
nos interesa tan poco en comparación con el que podamos saborear hoy, la
pasión que el primero despierta es, naturalmente, tan débil en comparación
con la violenta emoción que el segundo tiende a provocar, que jamás el uno
podría compensar el otro, a no ser por el sustento de ese sentido de
propiedad, de esa consciencia de merecer la estimación y aprobación de
todo el mundo al conducirnos de un modo, y a no ser porque nos
convertimos, al conducirnos del otro, en objetos propios de su desprecio y
escarnio.

Humanidad, justicia, generosidad y espíritu público, son las cualidades
de mayor utilidad para los demás. Más atrás se ha explicado en qué consiste
la propiedad de la humanidad y justicia; ahí se mostró hasta qué punto



nuestra estimación y aprobación de esas cualidades dependen de la
conformidad entre los afectos del agente y los de los espectadores.

La propiedad de la generosidad y del espíritu público se funda en el
mismo principio que en el caso de la justicia. La generosidad es distinta de
la humanidad. Esas dos cualidades que a primera vista parecen tan
semejantes, no siempre pertenecen a la misma persona. La humanidad es
virtud propia de la mujer; la generosidad, del hombre. El bello sexo, que
por lo común tiene mucha más ternura que el nuestro, rara vez tiene igual
generosidad. La legislación civil sabe que las mujeres pocas veces hacen
donaciones de alguna consideración [1]. La humanidad consiste meramente
en el exquisito sentimiento hacia el prójimo, que el espectador abriga
respecto del sentimiento de las personas principalmente afectadas, de tal
modo que llora sus penas, resiente sus injurias y festeja sus éxitos. Los
actos más humanos no exigen abnegación ni dominio sobre sí mismo, ni un
gran esfuerzo del sentido de lo apropiado. Consisten simplemente en hacer
lo que esa exquisita simpatía por sí sola nos incita a llevar a cabo. Otra cosa
es la generosidad. Jamás se es generoso sino cuando de algún modo
preferimos otra persona a nosotros mismos, y sacrificamos algún grande e
importante interés propio a otro igual interés de un amigo o de alguien que
es nuestro superior. Quien renuncia a las pretensiones a un empleo,
codiciado objeto de su ambición, sólo porque se imagina que los servicios
de otro le dan mejor derecho; quien expone la vida para defender la de su
amigo que estima más valiosa que la suya, éstos, en ambos casos, no obran
por humanidad o porque sientan con mayor exquisitez lo que toca a la otra
persona que lo que a ellos concierne. Ambos consideran esos opuestos
intereses, no a la luz de lo que a ellos naturalmente pueda parecerles, sino
de aquélla en que a los otros aparecen. Para cualquier circunstante, el éxito
o conservación de esta otra persona puede, en justicia, ser de mayor interés
que el éxito o conservación suyos; pero es imposible que así sea para ellos.
Por lo tanto, cuando en interés de esta otra persona sacrifican la propia, es
que acomodan sus sentimientos a los del espectador, y por un esfuerzo de
magnanimidad actúan de conformidad con la opinión que ellos saben
deberá naturalmente ser la de un tercero cualquiera. El soldado que sacrifica



su vida para salvar la de su oficial, quizá resultaría muy poco afectado por
la muerte de éste si ocurriese sin culpa suya, y cualquier pequeña desgracia
que le hubiese acaecido quizá hubiera provocado en él un dolor más vivo.
Pero cuando se esfuerza por obrar de tal modo que merezca el aplauso y
obligue al espectador imparcial a penetrar en los motivos de su conducta,
siente que, para todo el mundo menos para él, su propia vida es una
bagatela comparada con la de su oficial, y que al sacrificar la una por la
otra, está obrando muy propiamente y conforme a lo que sería la natural
comprensión de cualquier circunstante imparcial.

Y acontece lo mismo en los casos en que se hace gala de un excesivo
espíritu público. Cuando un joven oficial expone la vida para aumentar los
dominios de su soberano en una insignificancia, no es porque, para él, la
adquisición de ese nuevo territorio sea algo más deseable que la
conservación de su propia vida. Para él, su vida es infinitamente más
valiosa que la conquista de un reino entero por el Estado a quien presta sus
servicios. Mas al establecer la comparación entre ambas cosas, prescinde
del punto de vista normal para él, y acepta el de la nación por la que está
guerreando. Para ésta, es de la mayor importancia el éxito de la empresa y
de poca consecuencia la muerte de un individuo particular. Cuando el
oficial hace suyo este punto de vista, inmediatamente comprende que
difícilmente puede ser pródigo en demasía de su propia sangre, si,
derramándola, contribuye a tan alto fin. El heroísmo de su conducta
consiste, debido al sentido del deber y de lo que es propio, en ahogar el más
fuerte de todos los impulsos naturales. Muchos son los honrados ingleses a
quienes en lo particular les dolería más la pérdida de una guinea que la
pérdida de Menorca, pero que, sin embargo, mil veces preferirían, en caso
de estar en su poder la defensa de esa fortaleza, sacrificar la vida antes de
verla caer por su culpa en manos del enemigo. Cuando el primer Bruto
condujo a sus propios hijos al cadalso porque habían conspirado contra la
naciente libertad de Roma, sacrificó lo que, de haberlo consultado tan sólo
consigo mismo, resultaría ser el afecto más fuerte en aras del más débil.
Normalmente, Bruto debió sentir en mucho mayor grado la muerte de sus
hijos que todos los posibles males que habría padecido Roma por falta de



tan egregio ejemplo. Pero él los miró, no con los ojos de su padre, sino con
los de un ciudadano romano. Tan estrechamente compartió los sentimientos
propios de esta condición, que en nada tuvo el lazo que lo unía a sus hijos; y
para un ciudadano romano, los hijos de Bruto, puestos en la balanza con el
menor de los intereses públicos de Roma, resultaban cosa despreciable. En
éste, como en todos los demás casos de la misma especie, nuestra
admiración está fundada, no tanto en la utilidad cuanto en lo insólito, y de
ahí deriva la grandiosa, noble y sublime propiedad de tales actos.
Ciertamente, cuando consideramos esa utilidad comprendemos que les
comunica una belleza adicional que nos los hace aún más recomendables a
nuestra aprobación; pero tal belleza es principalmente perceptible a los
hombres reflexivos y especulativos, y en manera alguna es la cualidad que
primero recomienda esos actos a los naturales sentimientos del núcleo de
los hombres.

Conviene advertir que la parte en que la aprobación obedece a la
percepción de la belleza de lo útil, no tiene relación alguna con los
sentimientos ajenos. Por lo tanto, si fuese factible que una persona llegase a
la edad adulta en total incomunicación social, sus actos, a pesar de todo,
podrían serle agradables o desagradables, según tendiesen hacia su felicidad
o desventaja. Podría percibir cierta belleza de esa especie en la prudencia,
en la templanza y en la buena conducta, y una deformidad en el
comportamiento opuesto; podría, en un caso, considerar su propio
temperamento y carácter con esa especie de satisfacción con que
acostumbramos ver una bien dispuesta máquina, o, en el otro, con esa
especie de disgusto e insatisfacción con que contemplamos un aparato
embarazoso y torpe. Sin embargo, como estas percepciones son meramente
cuestión de gusto y participan de la debilidad y fragilidad de las
percepciones de esa especie —sobre cuya exactitud se funda lo que con
propiedad se llama el gusto—, es muy probable que quien se encontrase en
su solitaria y desdichada condición, no les prestaría gran atención. Y aun
cuando se le ocurriesen, en modo alguno le afectarían de la misma manera
antes de su incorporación a la sociedad que a consecuencia de esa
incorporación. La sola idea de su propia deformidad no le ocasionaría una



interna postración de bochorno, ni la consciencia de la opuesta belleza le
produciría la exaltación de un secreto triunfo del alma. La noción de
merecer recompensa, en un caso, no lo llenaría de júbilo, ni, en el otro caso,
temblaría ante la perspectiva de un merecido castigo. Todos los
sentimientos de esa clase implican la noción de otro sujeto que es el juez
natural de la persona que los experimenta, y solamente por simpatía con los
laudos de este árbitro de su conducta, puede concebir, ya sea el triunfo de la
propia alabanza, ya la vergüenza de la condenación de sí mismo.



SÉPTIMA PARTE

DE LOS SISTEMAS DE FILOSOFÍA MORAL



SECCIONE III. DE LOS DIVERSOS
SISTEMAS QUE SE HAN ELABORADO

RESPECTO DEL PRINCIPIO APROBATORIO

INTRODUCCIÓN

LA CUESTIÓN cuestión más importante en Filosofía Moral, después de la
indagación acerca de la naturaleza de la virtud, es la relativa al principio
aprobatorio, al poder o facultad mentales que hacen que ciertos caracteres
nos resulten agradables o desagradables, nos obligan a preferir determinada
manera de comportamiento a otra manera distinta, nos conducen a calificar
de buena a la una y de mala a la otra y nos llevan a considerar: a la primera,
como un objeto digno de aprobación, de honra y recompensa; de culpa,
censura y castigo, a la segunda.

Se han dado tres explicaciones diferentes de ese principio aprobatorio.
Según algunos, se aprueban o reprueban las propias acciones, así como las
de los otros, solamente por amor a sí mismo o por cierto reconocimiento de
su propensión a hacernos felices o desgraciados; según otros, la razón,
aquella facultad que nos permite distinguir entre lo verdadero y lo falso, es
la que nos habilita para distinguir entre lo conveniente e inconveniente,
tanto en los actos como en los afectos; según otros, esa distinción depende



totalmente de un inmediato sentimiento y una emoción, y obedece a la
satisfacción o aversión que nos inspira la contemplación de ciertos actos y
emociones. El amor a sí mismo, la razón y el sentimiento, por lo tanto, son
los tres diferentes orígenes que se han señalado al principio aprobatorio.

Pero antes de que proceda a examinar estas distintas doctrinas, debo
advertir que la elucidación de esa segunda cuestión, aunque de la mayor
importancia especulativa, no tiene ninguna en la práctica. La cuestión
relativa a la naturaleza de la virtud, necesariamente influye en nuestra
noción del bien y del mal en muchos casos particulares. La relativa al
principio aprobatorio, no puede tener el mismo efecto. Examinar de qué
artificio o mecanismo interior proceden esas diversas nociones y
sentimientos, es asunto de mera curiosidad filosófica.

CAPÍTULO I

DE LOS SISTEMAS QUE DERIVAN EL PRINCIPIO APROBATORIO DEL
AMOR A SI MISMO

NO TODOS los que explican el principio aprobatorio por el amor a sí mismo
lo hacen de la misma manera, y hay bastante confusión e inexactitud en los
diversos sistemas. Según Mr. Hobbes y muchos de los que le siguen[2], el
hombre se ve impulsado a refugiarse en la sociedad, no por ningún amor
natural hacia sus semejantes, sino porque, faltándole la colaboración de los
otros, es incapaz de subsistir holgadamente y al abrigo de todo peligro. Por
este motivo, la sociedad se convierte en una necesidad para él, y cuanto
propenda al sostén y bienestar sociales, es considerado como cosa que
remotamente fomenta su propio interés; por lo contrario, todo aquello que
amenaza con perturbar o destruir la sociedad, lo considera en cierta medida



dañino y pernicioso a sí mismo. La virtud es el gran sostén y el vicio el gran
perturbador de la sociedad humana. La primera, por lo tanto, es aceptable, y
el segundo ofensivo para todos los hombres, puesto que de la una prevé la
prosperidad y del otro la ruina y confusión de todo lo que tan necesario es
para la comodidad y seguridad de su existencia.

Que la propensión de la virtud a fomentar, y del vicio a perturbar el
orden social —cuando es examinada la cosa con calma y filosóficamente—,
refleje una gran belleza sobre la una y una gran deformidad sobre el otro, es
punto que, como ya lo he advertido anteriormente, no puede ser aducido en
esta cuestión. La sociedad humana, considerada desde cierto punto de vista
abstracto y filosófico, se nos presenta como una inmensa máquina cuyos
ordenados y armoniosos movimientos producen innúmeros efectos
agradables. Y así como en cualquier otra bella y noble máquina producida
por el arte humano, de todo aquello que propendiese a facilitar sus
movimientos haciéndolos parejos y fáciles derivaría cierta belleza a causa
de ese efecto, y, por lo contrario, todo aquello que propendiese a
obstruccionarlos desagradaría por ese motivo; así la virtud, que, como quien
dice, es el fino acabado del engranaje social, forzosamente agrada, mientras
que el vicio, cual vil orín que lo hace trepidar y rechinar, necesariamente
ofende. Esta explicación, pues, del origen del principio aprobatorio o
reprobatorio, en cuanto lo deriva de un respeto al orden social, se entronca
con aquel principio que concede belleza a la utilidad y que ya expliqué en
ocasión anterior; y de ahí es de donde esta doctrina saca toda esa
plausibilidad que posee. Cuando esos autores describen las innumerables
ventajas que la vida culta y social tiene sobre la salvaje y solitaria; cuando
se extienden sobre la necesidad de la virtud y el orden como sostenes de la
primera, y demuestran cuán infaliblemente propende el predominio del
vicio y desobediencia a las leyes a implantar de nuevo la segunda, el lector
se siente fascinado con la novedad y magnificencia del paisaje que ponen
ante su vista: claramente ve una nueva belleza en la virtud, y una nueva
deformidad en el vicio que nunca antes había advertido, y, por lo general,
tan encantado está con el descubrimiento, que por rareza se detiene a
reflexionar en que, si antes no había reparado en esta visión política, es



imposible que sea el fundamento de la aprobación y reprobación con que
siempre ha estado acostumbrado a considerar aquellas diversas cualidades.

Por otra parte, cuando esos autores derivan del amor a sí mismo el
interés que sentimos por el bienestar social y el aprecio que por ese motivo
testimoniamos a la virtud, no quieren decir que cuando en esta época
aplaudimos la virtud de Catón y abominamos de la infamia de Catilina,
nuestros sentimientos sean inducidos de la noción del beneficio que
podamos recibir del uno, ni del menoscabo que soportemos a causa del otro.
La forma como, según estos filósofos, apreciamos al virtuoso personaje y
culpamos al desordenado, no es entendiendo que la prosperidad y el
trastorno sociales en aquellas remotas edades y naciones sean influyentes
sobre nuestra felicidad o desdicha presentes. Jamás pensaron que nuestros
sentimientos estuviesen influidos por el posible beneficio o perjuicio que
supusiéramos redundaría en nosotros, bajo el supuesto de haber vivido en
aquellas lejanas edades y países; o bien, influidos por los que podrían
redundar en nosotros, al pensar que en nuestra vida encontraríamos
personas semejantes. En suma, la idea con que esos autores andaban a
tientas, pero que no pudieron dilucidar, era esa simpatía indirecta que
experimentamos hacia quienes reciben el beneficio o sufren el perjuicio
proveniente de la índole tan opuesta de esos personajes, y eso era lo que
confusamente señalaban cuando afirmaron que no era la idea del provecho
o del sufrimiento lo que incitaba nuestro beneplácito o indignación, sino el
concepto o imaginación del posible provecho o sufrimiento en el caso de
tener que actuar en compañía de semejantes asociados.

Sin embargo, la simpatía no puede, en modo alguno, considerarse un
principio egoísta. Cuando simpatizo con vuestra aflicción o vuestra
indignación, puede sostenerse, ciertamente, que mi emoción se funda en
amor a mí mismo, porque surge de ese hacer mío vuestro caso, de ese
ponerme en vuestra situación y de ahí concebir lo que sentiría en tales
circunstancias. Empero, aunque con mucha propiedad se dice que la
simpatía surge de un cambio imaginario de situaciones con la persona
principalmente afectada, con todo, tal cambio imaginario no se supone que
me acontezca a mí, en mi propia persona y carácter, sino en la persona con



quien simpatizo. Cuando me conduelo de la muerte de tu hijo, no considero,
a fin de poder compartir tu aflicción, lo que yo, persona determinada por mi
carácter y profesión, sufriría si tuviese un hijo, sino que considero lo que
sufriría si en verdad yo fuera tú, y no solamente cambio contigo de
circunstancias, sino de personas y sujetos. Mi aflicción, pues, es
enteramente por tu causa y en absoluto por la mía. Por lo tanto, no es en
nada egoísta. ¿Cómo puede considerarse que sea pasión egoísta aquélla que
no responde a algo que ni siquiera en la imaginación me ha acontecido ni
que se refiera a mí en mi propia persona y carácter, sino que en todo atañe a
lo que a ti concierne? Un hombre muy bien puede simpatizar con una
parturienta, aunque es imposible que se imagine sufriendo en su persona los
dolores del parto. De cualquier modo, esta doctrina de la naturaleza humana
que deriva todos los sentimientos y afectos del amor a sí mismo, y que tanto
ruido ha metido en el mundo, pero que, hasta donde alcanzo, jamás ha sido
cabal y distintamente explicada, me parece que ha salido de una confusa y
falsa interpretación del mecanismo de la simpatía.

CAPÍTULO II

DE LOS SISTEMAS QUE HACEN DE LA RAZÓN EL PRINCIPIO DE LA
APROBACIÓN

ES BIEN sabido que fue doctrina de Mr. Hobbes que el estado de naturaleza
es un estado bélico, y que con anterioridad a la institución del gobierno civil
no es posible la existencia entre los hombres de una vida social segura y
pacífica. Por tanto, la conservación del orden social, según él, consiste en
sostener las instituciones políticas, y destruirlas es tanto como dar fin a ese
orden social. Mas la existencia del gobierno civil depende de la obediencia



que se presta al supremo magistrado. En el preciso momento en que pierde
su autoridad, todo gobierno ha cesado. Del mismo modo, pues, que la
propia conservación enseña a los hombres a encomiar todo aquello que
tienda al fomento del bienestar social y a censurar lo que promete
lesionarlo, así ese mismo principio les debería enseñar, si en pensamiento y
palabra fuesen consecuentes, a encomiar en toda ocasión la obediencia al
magistrado civil y a censurar toda desobediencia y rebeldía. Las nociones
mismas de lo laudable y censurable debieran ser idénticas a las de
obediencia y desobediencia. Por tanto, las leyes del magistrado civil
debieran ser consideradas como las últimas y absolutas normas de lo justo e
injusto, del bien y del mal.

Al propagar estas ideas, Mr. Hobbes admitió que su intención fue la de
sujetar la conciencia de los hombre de un modo inmediato al poder civil y
no al eclesiástico, en cuya turbulencia y ambición aprendió a ver, por el
ejemplo de su propia época, la causa principal de los desórdenes sociales.
Por este motivo su doctrina era particularmente ofensiva a los teólogos,
quienes, a su ve2, no anduvieron cortos en dar rienda suelta con mucha
rudeza y encono a la indignación que sentían en su contra. Igualmente
ofensiva resultó esa doctrina a los buenos moralistas, puesto que implicaba
que no había una diferencia de naturaleza entre el bien y el mal, que éstos
eran valores mudables y variables y que dependían de la simple voluntad
arbitraria del magistrado civil. Por lo tanto, esta manera de explicar las
cosas fue objeto de ataques procedentes de todas partes y con toda clase de
armas: por juiciosas razones, así como por rabiosas peroratas.

Para poder refutar una doctrina tan odiosa, hacía falta demostrar que,
con anterioridad a toda legislación o institución positiva, la mente estaba
dotada por naturaleza de una facultad mediante la cual podía distinguir en
determinados actos y afectos, las cualidades de lo bueno, lo laudable y lo
virtuoso, y, en otros, las de lo malo, lo censurable y lo vicioso.

Con justicia advirtió el Dr. Cudworth[3] que la ley no podía ser la causa
primera de esos distingos, puesto que, bajo el supuesto de tal ley,
necesariamente, o bien era debido obedecerla e indebido desobedecerla, o
bien indiferente el que la obedeciésemos o desobedeciésemos. Aquella ley



cuya obediencia o desobediencia, por nuestra parte, era indiferente, no
podía, sin duda, ser la causa de aquellos distingos; pero tampoco podía serlo
la ley a la que era debido obedecer e indebido desobedecer, porque hasta en
este caso iban implicadas como previas las nociones o ideas de lo bueno y
lo malo, y las de ser la obediencia a la ley conforme a la idea de lo bueno y
la desobediencia a la de lo malo.

Puesto que la mente posee, con prioridad a toda ley, una noción de esos
distingos, parece necesaria consecuencia que esa noción procede de la
razón, que es la que indica la diferencia entre el bien y el mal, así como lo
hace entre la verdad y el error; y esta conclusión, verdadera en cierto
sentido, aunque demasiado precipitada en otro, fue más fácilmente aceptada
en esa época en que la ciencia abstracta de la naturaleza humana estaba en
pañales, y antes de que las distintas facultades mentales hubiesen sido
cuidadosamente examinadas y diferenciadas las unas de las otras. En los
días en que se ventilaba con gran calor y vehemencia esta controversia con
Mr. Hobbes, no se había pensado en ninguna otra facultad de donde se
supusiese que tales ideas podían originarse. Por estos años, pues, vino a ser
doctrina en boga que la esencia de la virtud y del vicio no consistía en la
conformidad o inconformidad de las acciones humanas con la ley de un
superior, sino en la conformidad o inconformidad con la razón, que de este
modo fue considerada como primera causa y principio de la aprobación y
reprobación.

En cierto sentido, es verdad que la virtud consiste en una conformidad
con la razón, y con mucha justicia puede considerarse a esta facultad, en
alguna medida, como causa y principio de la aprobación y la reprobación y
de todo sano juicio relativo al bien y al mal. Es la razón la que descubre
esas reglas generales de justicia según las cuales debemos normar nuestros
actos, y por esta misma facultad formamos esas más vagas e indeterminadas
ideas de lo que es prudente, de lo que es decoroso, de lo que es generoso y
noble, ideas que siempre nos acompañan y a cuya conformidad procuramos
modelar, en la medida en que mejor podemos, el tenor de nuestra conducta.
Las sentencias morales generalmente admitidas se forman, como toda
máxima general, por la experiencia y la inducción. Advertimos en una gran



variedad de casos particulares lo que agrada o desagrada a nuestras
facultades morales, lo que ellas aprueban o desaprueban, y de esta
experiencia establecemos por inducción esas reglas generales. Mas la
inducción siempre ha sido considerada como una operación de la razón, y
por eso se dice con mucha propiedad que de la razón proceden todas esas
sentencias generales e ideas. Éstas, en gran parte, norman nuestros juicios
morales, los cuales serían sumamente inciertos y precarios si dependiesen
totalmente de algo tan expuesto a variar como son las inmediatas emociones
y sentimientos, que los diversos estados de salud y humor son capaces de
alterar de un modo tan esencial. Por lo tanto, como nuestros mejores
fundados juicios relativos a lo bueno y a lo malo se norman por máximas e
ideas obtenidas por una inducción de la razón, puede, con mucha propiedad,
decirse de la virtud que consiste en una conformidad con la razón, y, hasta
este extremo, puede considerarse a esa facultad como causa y principio de
aprobación y reprobación.

Pero aunque, ciertamente, la razón es la fuente de las reglas generales
éticas y de todos los juicios morales que por esas reglas formamos, es
completamente absurdo e ininteligible suponer que las percepciones
primarias de lo bueno y malo procedan de la razón, hasta en aquellos casos
particulares de cuya experiencia se sacan las reglas generales. Estas
percepciones primarias, así como toda experiencia en que cualquier regla
general se funda, no pueden ser objeto de la razón, sino de un inmediato
sentido y emoción. La manera como se forman las reglas generales éticas,
es descubriendo que en una gran variedad de casos un modo de conducta
constantemente nos agrada de cierta manera, y que, de otro modo, con igual
constancia, nos resulta desagradable. Empero, la razón no puede hacer que
un objeto resulte por sí mismo agradable o desagradable; la razón sólo
puede revelar que tal objeto es medio para obtener algo que sea placentero o
no, y de este modo puede hacer que el objeto, por consideración a esa otra
cosa, nos resulte agradable o desagradable. Mas nada puede ser agradable o
desagradable por sí mismo, que no sea porque así nos lo presenta un
inmediato sentido y sensación. Por lo tanto, si en todos los casos
particulares necesariamente nos agrada la virtud por ella misma, y si del



mismo modo el vicio nos causa aversión, no puede ser la razón, sino un
inmediato sentido y sensación, lo que así nos reconcilie con la una y nos
extraña del otro.

El placer y el dolor son los principales objetos del deseo y de la
aversión; pero éstos no se disciernen racionalmente, sino que se distinguen
por medio de un sentido inmediato y una emoción. Si la virtud, pues, es
deseable por sí misma, y si, del mismo modo, el vicio es objeto de aversión,
síguese que no puede ser la razón, sino el sentido inmediato y la emoción,
lo que distingue esas diferentes cualidades.

Sin embargo, como con justicia puede considerarse que hasta cierto
punto la razón es principio de aprobación o reprobación, pensóse, debido a
una inadvertencia, que estos sentimientos procedían primariamente de una
operación de aquella facultad. Corresponde al Dr. Hutcheson el mérito de
haber sido el primero que distinguiera con cierto grado de precisión, hasta
qué punto puede admitirse que todos los juicios morales proceden de la
razón, y hasta qué punto se fundan en un sentido inmediato y una emoción.
En sus Illustrations upon the Moral Sense (Ilustraciones sobre el sentido
moral) ha explicado esto de un modo tan completo, y, a mi parecer, tan
incontestable, que si el asunto todavía provoca controversia, solamente
puedo imputarlo a falta de atención a lo que este caballero ha escrito, o bien
a una supersticiosa adhesión a ciertas formas de expresión, debilidad no
poco común entre los sabios, especialmente en materia tan profundamente
interesante como la presente, en la que un hombre curioso no siempre está
dispuesto a ceder ni siquiera en la justeza de una sola frase a la que ha
estado acostumbrado.

CAPÍTULO III



DE AQUELLOS SISTEMAS QUE HACEN DEL SENTIMIENTO EL
PRINCIPIO DE LA APROBACIÓN

LOS SISTEMAS que hacen del sentimiento el principio de la aprobación,
pueden dividirse en dos distintas clases:

Según algunos, el principio de la aprobación se funda en un sentimiento
de naturaleza peculiar; es un poder especial de percepción que la mente
ejerce en presencia de ciertos actos o afectos; algunos de éstos impresionan
esa facultad de un modo agradable y otros de un manera desagradable; los
primeros quedan marcados con los caracteres del bien, de lo laudable y
virtuoso; los segundos, con los del mal, lo censurable y vicioso. Tratándose
de un sentimiento de naturaleza peculiar, diferente de todos los otros, y
como efecto que es de un poder especial de percepción, le dan un nombre
particular, llamándole el sentido moral.

Según otros, no hay necesidad, para explicar el principio de aprobación,
de suponer la existencia de un nuevo poder de percepción del que hasta
entonces no se tuviera noticia. Se imaginan que la Naturaleza obra en esto,
como en todos los demás casos, con la más rigurosa economía, y que
produce multitud de efectos de una sola y misma causa; y la simpatía,
potencia de la que siempre se ha tenido debida cuenta y de la que la mente
está manifiestamente dotada, es, piensan, suficiente para explicar todos los
efectos atribuidos a aquella facultad especial.

El Dr. Hutcheson[4] se esmeró en probar que el principio de la
aprobación no estaba fundado en el amor de sí mismo. También demostró
que no podía proceder de una operación racional. Pensó, pues, que no había
otro camino que suponer que se trataba de una facultad de especie peculiar
con que la Naturaleza dotó a la mente humana, a fin de producir este
importante y particular efecto.

Habiendo excluido el amor a sí mismo y a la razón, no se le ocurrió que
podía haber alguna de las ya conocidas facultades mentales que pudiese en
alguna manera satisfacer ese propósito.



Sin embargo, y a pesar de todo el esmero que este ingenioso filósofo ha
puesto en probar que el principio de la aprobación se funda en un poder
especial de percepción, en cierta forma análogo al de los sentidos externos,
hay algunas consecuencias de su doctrina, aceptadas por él, que
posiblemente sean consideradas por muchos como refutación suficiente de
la misma. Admite [5] que las cualidades que pertenecen a los objetos de un
sentido no pueden, sin incurrir en grave despropósito, atribuirse al sentido
mismo. ¿Quién ha pensado jamás en hablar de un sentido de ver negro o
blanco, de un sentido de oír fuerte o bajo, o de un sentido de gustar dulce o
amargo? Y, según él, resulta igualmente absurdo llamar a nuestras
facultades morales virtuosas o viciosas, lo moralmente bueno o malo. Estas
cualidades pertenecen a los objetos de aquellas facultades, no a las
facultades mismas. Si, por lo tanto, hubiera un hombre tan
disparatadamente constituido que aceptara la crueldad y la injusticias como
las más altas virtudes, y rechazara la equidad y la humanidad como los más
despreciables vicios, una mente así constituida podría ciertamente ser
considerada como perniciosa, tanto para el individuo como para la
sociedad, y asimismo considerada como extraña, sorprendente y en sí
desnaturalizada; pero no podría, sin incurrirse en grave despropósito,
calificarse de viciosa o moralmente perversa.

Y, sin embargo, si viésemos a un hombre aclamar una bárbara e
inmerecida ejecución que hubiese sido mandada por algún insolente tirano,
no nos sentiríamos culpables de grave despropósito al calificar de vicioso y
moralmente perverso en alto grado ese comportamiento, a pesar de que sólo
fuera la expresión de depravadas facultades morales o de una disparatada
aprobación de tan horrible acto, como si fuese noble, magnánimo y
excelente. Nuestro corazón, así lo imagino, al ver un espectador como ése,
olvidaría momentáneamente su simpatía con el paciente y no sentiría sino
horror y aborrecimiento al pensar en criatura tan execrable y vil. Lo
detestaríamos aún más que al tirano, quien posiblemente obraba impulsado
por las impetuosas pasiones de la envidia, el temor y el resentimiento, y
que, por ese motivo, sería más disculpable. Mas los sentimientos del
espectador aparecerían por completo inmotivados, y, por lo tanto, más



perfecta y absolutamente abominables. No existe perversión de
sentimientos o afectos, que nuestro corazón se resistiese más a compartir o
que rechazase con más odio e indignación que una de esta especie, y, lejos
de considerar semejante constitución mental como algo simplemente
extraño o pernicioso y en modo alguno vicioso o moralmente perverso, más
bien la consideraríamos como el último y más espantoso extremo de
depravación moral.

Por el contrario, los sentimientos morales correctos aparecen de suyo en
cierto grado laudables y moralmente buenos. Aquel cuya censura y aplauso
en toda ocasión van de acuerdo, con gran exactitud, con el valor o
indignidad del objeto, parece merecer, en cierto grado, hasta la aprobación
moral. Admiramos la delicada precisión de sus sentimientos morales; sirven
de guía a nuestros propios juicios, y, debido a su insólita y sorprendente
exactitud, hasta provocan nuestra admiración y aplauso. Ciertamente, no
podemos estar siempre seguros de que la conducta de una persona como esa
corresponda a la precisión y exactitud de sus juicios respecto a la conducta
ajena. La virtud requiere hábito y firme propósito, tanto como delicadeza de
sentimientos, y, por desgracia, algunas veces faltan esas primeras cualidades
ahí donde la segunda se da con la mayor perfección. Sin embargo, esa
disposición de la mente, aunque algunas veces vaya acompañada de
imperfecciones, es incompatible con todo lo que sea crasamente criminal, y
es la cimentación más feliz para construir sobre ella la superestructura de la
perfecta virtud. Hay muchos hombres bien intencionados que se proponen
en serio ejecutar cuanto estiman es de su deber, pero que, a pesar de todo,
resultan desagradables a causa de la tosquedad de sus sentimientos morales.

Podría decirse, quizá, que aunque el principio de la aprobación no está
fundado en un poder de percepción que sea en alguna manera análogo a los
sentidos externos, aún podría estar fundado en algún sentimiento especial
que respondiese a ese fin particular y a ningún otro. Podría pretenderse que
la aprobación y reprobación son un determinado sentir o emoción que
surgen en la mente provocados por ciertos sujetos o acciones, y así como al
resentimiento podría llamársele sentido de la injuria, o a la gratitud sentido



del provecho, así aquéllas podrían muy propiamente recibir el nombre de
sentido del bien y del mal, o sea sentido moral.

Pero esta explicación, si bien no está sujeta a las mismas objeciones que
la anterior, sí está expuesta a otras igualmente incontestables.

En primer lugar, a pesar de todas las variaciones a que está sujeta una
emoción cualquiera, conserva los rasgos generales que la singularizan como
emoción de determinada especie, y esos rasgos generales siempre son más
conspicuos y notorios que cualquier variación que pudiere experimentar en
casos particulares. Así, la ira es una emoción de especie particular, y,
consecuentemente, sus rasgos generales siempre son más perceptibles que
todas las variantes que pueda experimentar en casos particulares. La ira
contra un hombre es, sin duda, algo diferente de la ira contra una mujer, y a
su vez diferente de la ira contra un niño. En cada uno de estos tres casos la
pasión de la ira en general admite distintas modificaciones según el
particular carácter de sus objetos, como el atento observador fácilmente
podrá advertir. Pero, a pesar de todo, en todos estos casos predominan los
rasgos generales de la pasión. Para distinguir estos rasgos no hace falta una
observación sutil; es necesaria, por lo contrario, una atención en extremo
delicada para descubrir las variaciones. Todo el mundo advierte aquéllos;
casi nadie observa éstas. Por lo tanto, si la aprobación y la reprobación
fuesen —como la gratitud y el resentimiento— emociones de una especie
particular, distintas de todas las demás, sería de esperar que en todas las
variaciones que la una y la otra fuesen susceptibles de sufrir, se conservaran
claros, manifiestos y fácilmente perceptibles los rasgos generales que las
caracterizan como emociones de determinada especie particular. Empero,
de hecho, acontece lo contrario. Si nos atenemos a lo que en realidad
sentimos cuando en diversas ocasiones aprobamos o reprobamos algo,
descubriremos que, con frecuencia, en un caso nuestra emoción es
totalmente distinta a la de otro caso, y que no es posible advertir entre
ambos ningún rasgo común. Así, por ejemplo, la aprobación con que
miramos un sentimiento tierno, delicado y humano, es bastante distinta de
aquella con que recibimos la impresión de un sentimiento que se nos
presenta como admirable, osado y magnánimo. Nuestra aprobación por



ambos puede, en diversas ocasiones, ser perfecta y completa; pero uno de
ellos nos enternece y el otro nos eleva, y no hay ningún parecido entre las
emociones que provocan en nosotros. Ahora bien, según la doctrina que he
estado procurando demostrar, tal debe, necesariamente, ser el caso. Como
las emociones de la persona a la que aprobamos, son, en esos dos casos,
opuestas la una a la otra, y como nuestra aprobación procede de la simpatía
con esas emociones opuestas, lo que sentimos en un caso no puede en nada
parecerse a lo que sentimos en el otro. Empero, esto no podría acontecer si
la aprobación consistiese en una emoción peculiar que no tuviese nada en
común con los sentimientos objeto de la aprobación, sino que surgiese en
presencia de esos sentimientos, a la manera como cualquiera otra pasión
surge en presencia del objeto que le es propio. Lo mismo puede decirse
respecto a la reprobación. El horror que nos inspira la crueldad, en nada se
asemeja al desprecio que sentimos hacia lo ruin. Es una especie muy
distinta de discordia la que sentimos en presencia de esos dos diferentes
vicios, entre nuestro propio parecer y el de la persona cuyos sentimientos y
comportamiento observamos.

En segundo lugar, ya he advertido que no solamente las diferentes
pasiones o afectos humanos que son motivo de aprobación o reprobación se
nos presentan con el carácter de bondad o perversidad morales, sino que
también la aprobación conveniente e inconveniente se presenta a nuestros
naturales sentimientos con el sello de esas mismas cualidades. En
consecuencia, se me ocurre preguntar ¿cómo es que, según esta doctrina,
aprobamos o reprobamos la aprobación misma según sea conveniente o
inconveniente? A esta pregunta no hay, me imagino, sino una sola
contestación que sea razonable. Será necesario decir que, cuando la
aprobación con que nuestro prójimo observa la conducta de un tercero,
coincide con la nuestra, es que aprobamos su acto aprobatorio y lo tenemos,
en cierta medida, por moralmente bueno; y, por lo contrario, cuando no
coincide con nuestros propios sentimientos, lo desaprobamos y
consideramos, en cierta medida, moralmente perverso. Debe, pues,
admitirse que, por lo menos en este caso, la coincidencia u oposición de
sentimientos entre el observador y la persona observada, es lo que



constituye la aprobación o reprobación moral. Y si consiste en eso en un
caso, yo pregunto ¿por qué no en todos los demás? ¿Qué objeto tiene
imaginar un nuevo poder de percepción para explicar esos sentimientos?

Contra toda explicación del principio aprobatorio que quiera hacerlo
depender de un sentimiento peculiar distinto de todos los demás, yo
objetaría: que es bien extraño que ese sentimiento, sin duda intencionado
por la Providencia para ser el principio rector de la naturaleza humana,
hubiese pasado hasta ahora tan inadvertido, al grado de carecer de nombre
en todos los idiomas. La designación: sentido moral, es de cuño muy tardío,
y todavía no puede considerarse forme parte del idioma inglés. La palabra
aprobación, sólo desde hace pocos años es propia para denotar con
peculiaridad cosas de esta especie. Propiamente hablando, aprobamos todo
aquello que nos satisface completamente: la forma de un edificio, la traza
de una máquina, el sabor de un plato de carne. La palabra conciencia no
denota primariamente alguna facultad moral que nos permita aprobar o
reprobar algo. La conciencia implica, ciertamente, la existencia de alguna
facultad de esa especie, y significa propiamente nuestro darnos cuenta de
haber obrado conforme o contrariamente a sus mandatos. Ya que el amor, el
odio, la alegría, la aflicción, la gratitud, el resentimiento y tantas otras
pasiones que se supone están todas sujetas a ese principio, han demostrado
ser suficientemente importantes para obtener rótulos que nos las dan a
conocer ¿acaso no es sorprendente que la reina de todas ellas hubiese
pasado hasta ahora tan poco advertida, que, excepción hecha de unos
cuantos filósofos, a nadie le ha parecido aún que valga la pena bautizarla
con algún nombre?

Cuando concedemos nuestra aprobación a algún sujeto o a una acción,
los sentimientos que experimentamos, según la doctrina que antecede,
tienen cuatro orígenes que en cierto sentido son distintos los unos de los
otros. Primero, simpatizamos con los motivos del agente; segundo,
compartimos la gratitud de quienes reciben el beneficio de sus actos;
tercero, advertimos que su conducta ha sido conforme a las reglas generales
por las que esas dos simpatías usualmente actúan, y, por último, cuando
consideramos que tales actos forman parte de un sistema de conducta que



tiende a fomentar la felicidad del individuo o de la sociedad, tal parece que
derivan cierta belleza de esa utilidad, no muy distinta de la que atribuimos a
cualquier máquina bien trazada. Una vez descontado, en cualquier caso
particular, todo lo que necesariamente debe reconocerse que procede de uno
u otro de estos cuatro principios, quisiera saber de buena gana lo que queda
de residuo, y sin reservas permitiré que se atribuya ese sobrante al sentido
moral o a cualquiera otra facultad privativa, con tal de que alguien
determine con toda precisión lo que ese sobrante sea. Quizá fuera de
esperarse que, si en verdad existiera esa facultad privativa tal como se
supone que lo es el sentido moral, pudiéramos, en algunos casos
particulares, sentirlo separado y desprendido de todos los otros, como con
harta frecuencia sentimos en toda su pureza y sin mezcla de otra emoción,
la alegría, la aflicción, la esperanza y el temor. Esto, me imagino, ni
siquiera puede intentarse. Jamás he oído que se aduzca un ejemplo por el
que pueda decirse que esta facultad obra por sí sola y sin mezcla alguna de
simpatía o antipatía, de gratitud o resentimiento, de percepción del acuerdo
o desacuerdo de cualquier acto con uní regla establecida, o, por último, sin
mezcla de ese gusto general por la belleza y el orden que, tanto los objetos
inanimados como animados, provocan en nosotros.

Hay otra doctrina que intenta dar razón, por medio de la simpatía, del
origen de nuestros sentimientos morales, pero que es diferente a la que yo
me he esforzado por demostrar. Es aquélla que hace que la virtud radique en
la utilidad, y la que explica el placer con que el espectador reconoce la
utilidad de cualquier cualidad, por simpatía con la felicidad de quienes
resultan afectados por ella. Esta simpatía es diferente tanto de aquella por la
que penetramos en los motivos del agente, como de aquella por la que
acompañamos en la gratitud a las personas que resultan beneficiadas por sus
actos. Se trata del mismo principio que aquel por el que concedemos
nuestra aprobación a una bien trazada máquina. Pero ninguna máquina
puede ser objeto de una ni otra de esas dos simpatías últimamente
mencionadas. En la cuarta parte de esta disertación ya he dado alguna
cuenta de esa doctrina.



ADAM SMITH (1723-1790). Economista y filósofo escocés.

En la Historia de la Economía, es considerado como el mayor exponente de
la economía clásica.

Adam Smith basaba su ideario en el sentido común. Frente al escepticismo,
defendía el acceso cotidiano e inmediato a un mundo exterior independiente
de la conciencia. Este pensador escocés creía que el fundamento de la
acción moral no se basa en normas ni en ideas nacionales, sino en
sentimientos universales, comunes y propios de todos los seres humanos.

En 1776, publica La riqueza de las naciones, sosteniendo que la riqueza
procede del trabajo de la nación. El libro fue esencialmente un estudio
acerca del proceso de creación y acumulación de la riqueza, tema ya
abordado por los mercantilistas y fisiócratas, pero sin el carácter científico
de la obra de Smith. Este trabajo obtuvo para él el título de fundador de la
economía porque fue el primer estudio completo y sistemático del tema.



Notas



[1] Raro mulieres donare solent <<



[2] PUFFENDORF, MANDEVILLE. <<



[3] Inmutable Morality, I, i. <<



[4] Inquiry concerning Virtue (Indagación referente a la Virtud). <<



[5] Illustrations upons the Moral Sense, sec. I. (Ilustraciones sobre el sentido
moral). <<


	La teoría de los sentimientos morales
	Introducción
	Primera parte. De la propiedad de la acción
	Sección I. Del sentido de la propiedad
	I. De la simpatía
	II. Del placer de la simpatía mutua
	III. Del modo en que juzgamos acerca de la propiedad o impropiedad de los sentimientos ajenos por su armonía o disonancia con los nuestros
	IV. Sobre el mismo asunto
	V. De las virtudes afables y respetables

	Sección II. De los grados de las distintas pasiones que son compatibles con el decoro
	Introducción
	IV. De las pasiones sociales


	Segunda parte. Del mérito y el demérito, o de los objetos de recompensa y castigo
	Sección I. Del sentido del mérito y demerito
	I. Que todo lo que parece ser objeto propio de la gratitud, parece merecer recompensa; y que, del mismo modo, todo lo que parece ser objeto propio de resentimiento, parece merecer castigo
	II. De los objetos propios de gratitud resentimiento
	III. Que donde no hay aprobacion de la conducta de la persona que confiere un beneficio, hay escasa simpatia con la gratitud de quien lo recibe; y que, por lo contrario, donde no hay reprobacion de los motivos de la persona que hace el daño, no hay ninguna especie de simpatia con el resentimiento de quien lo sufre
	IV. Recapitulacion de los capítulos precedentes
	V. El analisis del sentido del merito y del demerito


	Tercera parte. Del fundamento de nuestros juicios respecto de nuestros propios sentimientos y del sentido del deber
	I. Del principio de la aprobación reprobación de sí mismo
	IV. Sobre la naturaleza del engaño de si mismo, y del origen y utilidad de las reglas generales

	Cuarta parte. De los efectos de la utilidad sobre el sentimiento de aprobación
	I. De la belleza que la apariencia de utilidad confiere a todas las producciones artísticas, y de la generalizada influencia de esta especie de belleza
	II. De la belleza que la apariencia de utilidad confiere al caracter y a los actos de los hombres; y hasta que punto la percepcion de esa belleza debe considerarse como uno de los principios aprobatorios originales

	Séptima parte. De los sistemas de filosofia moral
	Sección III. De los diversos sistemas que se han elaborado respecto del principio aprobatorio
	Introducción
	I. De los sistemas que derivan el principio aprobatorio del amor a si mismo
	II. De los sistemas que hacen de la razón el principio de la aprobación
	III. De aquellos sistemas que hacen del sentimiento el principio de la aprobación


	Autor
	Notas

