~ 4

ALBERTO TESTA

EL ESPIRITU POBRE
DEL RICO CAPITALISMO

Nota: /1
Teoria de los
sentimientos morales

PAMPIA



Adam
SMITH

La teoria de los
sentimientos morales




Aparecida en 1759, ésta es la primera obra publicada por el filésofo
y economista escocés Adam Smith y la que le dio fama entre los
circulos ilustrados europeos. Es una brillante aportacion a la
polémica acerca del origen de los juicios morales y es sin duda la
obra mas trabajada y reelaborada de su autor. Parte de la afirmacion
de que los juicios morales no son producto de la razén, lo que no
impide que su funcionamiento pueda ser comprendidos por ella. La
obra pretende explicar la moral no como algo eterno o natural que
preceda a la sociedad, sino como algo construido en la interaccion
humana y dependiente de las circunstancias sociales.



N4

epublibre

Adam Smith

La teoria de los sentimientos
morales

ePub r1.0
loto 12.05.14



Titulo original: The Theory of Moral Sentiments
Adam Smith, 1759

Traduccion: Edmundo O’Gorman

Disefio de cubierta: loto

Editor digital: loto
ePub base rl.1




INTRODUCCION

EN FILOSOFiA se ha considerado tradicionalmente que la relacion entre el
hombre y la verdad era puramente intelectual. Se ha reconocido que, en la
vida efectiva del hombre, no toda afirmacion era sustentada en un proceso
racional, pero ha habido una cierta resistencia a llamar verdad a cualquier
afirmacion que no tuviese aquel sustento. Esto ha sido tan manifiesto, que
aun los filosofos y los tedlogos cristianos, a pesar de que han reputado a la
fe como algo superior a la razén, han seguido teniendo de la verdad una
idea intelectualizada, en tanto que filésofos y en tanto que tedlogos. Las
excepciones no hacen mas que confirmar, por contraste, esa generalidad de
la tradicidn, que viene de Grecia.

Un sentido no puramente intelectual de la verdad lo encontramos, con
un matiz peculiar que desemboca en el escepticismo, en los antiguos
sofistas; con otro matiz, en las llamadas escuelas socraticas; con otro, en
San Agustin; con otro, en Pascal, quien nos habla de las razones del corazon
que la razon no entiende; finalmente, y para no hablar de filésofos
contemporaneos, lo encontramos también en los moralistas ingleses:
Shaftesbury, Hutcheson, Adam Smith. En todos ellos existe la creencia, mas
o menos explicita y preferente, de que la verdad no es algo puramente
intelectual, de que no es un producto de la pura razén, de que en la verdad
se implica la vida entera del hombre. Tal vez creyeran esto porque
presintiesen que aquella razon no es tan pura como ha pretendido el
racionalismo, sino que contiene esas saludables «impurezas» de la carne y
de la sangre, o, como dice Pascal, del corazon.



Naturalmente, cualquier sospecha sobre la pureza de la razén pone en
crisis la tradicional idea de la verdad. Siendo la verdad un producto puro de
la razon, sus caracteres esenciales son la universalidad y la necesidad.
Parece al intelectualismo que solo con estos caracteres puede la verdad ser
considerada como tal; es decir, puede surtir esos efectos de conviccion que
conducen al consenso de todos frente a la evidencia. De este modo, la
verdad no sélo es universal, es decir, para todos, sino que, ademas, es para
siempre, es eterna e intemporal, es independiente de quien la formula.
(Cémo, en efecto, podria ser considerado una verdad aquello que lo fuese
ahora, pero no después; aquello que fuese verdad para mi, pero no para ti?
Esto parece muy claro. Y, sin embargo...

Sin embargo, no deja de extranarnos un poco la pluralidad y diversidad
de pensamientos que se nos proponen como verdaderos, como definitivos,
absolutos, universales, necesarios y eternos en el curso de la historia de la
Filosofia. También es tradicional que los escépticos exhiban esta pluralidad
de verdades como un argumento para negarlas a todas. Pero, mientras tanto,
el racionalismo sostiene esto: que cualquier intromisién del sentimiento o
de cualquier elemento vital en la esfera supuestamente pura de la razon,
conduce también al escepticismo. Porque, claro: se reconoce que la vida de
cada hombre es distinta, y si esta vida se entromete en la verdad, la verdad
serd distinta para cada hombre. Esto equivaldria, al parecer, a que no
hubiese verdad ninguna. La consecuencia para la Etica es que ésta deja de
ser posible, y se desvanece en un relativismo subjetivista.

Ahora bien ;es efectivamente cierto que esto que podemos llamar la
vitalizacidon o humanizacion de la verdad, conduzca al escepticismo?
Pienso, por el contrario, que no conduce siquiera al eclecticismo, el cual nos
llevaria a pensar que la verdad anda un poco repartida, y que todos guardan
alguna parte de ella. No es eso. Sin duda, la verdad es absoluta y s6lo puede
ser absoluta; pero esta por verse que, por ser absoluta, deba ser universal e
intemporal. Ante todo, no es la razdn pura ni la pura razén la que elabora la
verdad, porque no hay razon pura. Y, en segundo lugar, esta verdad que
surge de la razon y de todo lo deméas que constituye la vida del hombre, es
un hombre el que la profiere y quien cree en ella, y es suya propia, como es



propia también su vida, de la cual aquella verdad constituye una expresion.
Una verdad es absoluta solo cuando es auténtica.

Este modo de considerar la verdad, ademas de aceptar los hechos, la
historicidad esencial del hombre, es el Ginico camino que queda para eludir
el tropo de Agripa que parece interponerse, y segun el cual la pluralidad
histérica de verdades las anula a todas como tales. Al propio tiempo, esa
vitalizacion de la verdad o, como preferiria decir, esa humanizacion de la
verdad, no disminuye su caracter de absoluta. Lo que ocurre es que al
trasladar la verdad del plano puramente 16gico, racional, al plano vital, al
ser integrada la verdad en la armdnica complejidad de la vida humana, el
vinculo que une al hombre con la verdad se convierte en un vinculo ético.

Desde siempre habia sido un problema, tedrico y practico a la vez, la
adecuacion entre la verdad y la vida. La verdad era adecuacion del
pensamiento y la realidad. Y, luego, la vida tenia que ser adecuacion de la
conducta con la verdad. Eran, pues, dos adecuaciones distintas: la una,
puramente intelectual; la otra, moral; la una, teorica; la otra, practica. Pero
el problema existia por la previa desvinculacion de lo tedrico y lo practico,
de lo intelectual y lo vital; por la intemporalizacion de la verdad, que la
desvinculaba del hombre y de su vida. Para mi, lo problematico es
justamente esta desvinculacion; si no desvinculamos a la verdad de la vida,
si no enajenamos al hombre de su verdad, no habré para nosotros problema
en adecuar la vida a la verdad, porque la verdad es la vida. Extraemos al
logos del resto de la vida, y luego nos extraiia que no podamos reconstruirlo
en su primaria, original unidad. Porque la verdad es la vida, ella tiene, y
tiene el vinculo del hombre con ella, caracter ético. Es un vinculo de
fidelidad, razén de ser de la vida, como el que nos arraiga en el suelo que
nos vio nacer, como el que nos une y nos mantiene unidos a todo lo que
amamos y que consideramos muy nuestro, muy propio; algo que forma
parte de nosotros mismos; algo que, cuando se pierde, produce en su
ausencia como una mengua de nuestro ser propio, una soledad. La verdad,
en las crisis llamadas intelectuales, puede perderse también como se pierde
una persona amada, por muerte o por distancia, y su perdida deja en nuestra
alma también un vacio, como la ausencia de la persona. Por esto las crisis



intelectuales son crisis existenciales, vitales. Entrar en crisis, es decir, dejar
de repente de sentir el sustento de nuestras ideas y creencias, no es algo que
le acontezca al puro pensamiento, sino a la persona entera. Hay ahi una
ruptura, una dislocacion, un naufragio, o como se quiera llamar; algo mas
analogo de lo que parece a lo que es cometer una infidelidad, o ser victima
de ella. Fieles o infieles, s6lo podemos serlo con lo proximo a nuestro
corazOn, con lo que es muy nuestro, no con lo extrafio. Y la verdad,
venimos diciendo que es verdad legitima cuando es auténtica o propia; y
cuanto mas propia o personal, mas verdad es, porque las verdades comunes,
que son de todos, nos ligan menos que aquéllas a que llegamos por nosotros
mismos, y €stas hacen también nuestra vida mas auténtica. Por lo mismo, la
verdad auténtica es mas respetable, porque es, para cada persona, su
personalidad misma. Y no parece que haya, por el camino de la reflexion
filosofica, otro modo posible, entre los que estan hoy a nuestro alcance, de
traducir en idea el afan de bondad.

La Razon accede a la divinidad en el siglo xviil. Pero no es que la
Divinidad sea considerada como Razdn, porque esto es tan viejo como la
Filosofia. Es que la Razon parece substituir a la Divinidad. La Filosofia
moderna se inicia, con Descartes, y sigue su marcha como un racionalismo.
El siglo xvir ha sido llamado la época de los grandes sistemas: Descartes,
Spinoza, Leibniz son, en efecto, los grandes sistemas del racionalismo. En
el siglo siguiente parece como si el poder de creacion, fatigado por el
esfuerzo anterior, se agotase. Y como siempre ocurre en la historia del
pensamiento, después de una etapa creadora viene otra de difusion. Pero la
difusion de las ideas es el primer signo de su crisis. El siglo xvii, pues, que
asiste a la glorificacion de la Razon, asiste también a los primeros embates
que contra ella se dirigen. Esta orientacion critica, sin embargo, no anul6 al
racionalismo, en sus términos tradicionales; no fue todavia una critica a
fondo como la que, por todos lados, se le dirige en nuestros dias. Aquellas
criticas del siglo xviini desembocaron a lugares muy distantes: del
empirismo se pasa al logicismo de Kant y al psicologismo de los moralistas



ingleses. Pero es importante observar como la critica de la razon plantea en
ambos el problema ético.

Los moralistas ingleses parecen haberse dado cuenta de que el
dogmatismo racionalista ofrecia del hombre una imagen excesivamente
descarnada o deshumanizada. Se empezo6 por considerar que la razon era en
el hombre lo distintivo, lo esencial; luego resultdé de ahi que era lo superior
y excelso, y se estaba ya en camino de pensar que el hombre era sélo razon
y que no habia en su alma nada mas: nada que valiese la pena. Los
moralistas ingleses restauran en la consideracion filosofica lo concreto de la
experiencia humana y proceden a examinar y describir en este plano los
sentimientos y los modos de la conducta. Asi parece que en sus estudios se
nos muestra otra vez al hombre, y por ello tienen esos estudios morales un
primordial interés psicologico. Tal vez ninguno de ellos posea la genial
perspicacia y el profundo sentido humano de un Pascal. Pero es
significativo que, hablando de ellos, sea oportuno ponerlos en esa relacion
con Pascal.

Es mas comun establecer una conexidn entre los moralistas ingleses y
los enciclopedistas franceses. Unos y otros son «iluministas». Y, ademas, en
el racionalismo de los enciclopedistas se introducen ya los rasgos de un
humanismo moderno, que deja atras el modelo del humanismo clasico y se
orienta hacia lo politico —asi como el humanismo de los ingleses se orienta
preferentemente hacia lo economico—. Pero los ingleses, aparte de que se
anticiparon a los enciclopedistas —como se anticip6 la revolucion inglesa a
la francesa—, ofrecen en este peculiar caracter suyo que es la atencion al
hombre concreto, la nota de anti-dogmatismo y anti-racionalismo. En esa
atencion no alcanzan nunca profundidades muy reconditas del alma
humana, sino que mas bien se desenvuelven en una tonica general, muy
britanica, de seriedad y buen sentido.

El mas genial de ellos fue Hobbes. Pero la imagen del hombre que ¢l
propuso no satisfizo demasiado a los propios ingleses (siempre los ingleses
se sienten un poco alarmados por sus propios genios). En el siglo xvii,
después del gran trastorno politico y religioso, el auge nacional de
Inglaterra y el inicio de la economia y la técnica modernas parecian mas



bien predisponer en contra de las ideas de aquel pesimista, para el cual el
hombre es un animal egoista que solo por coaccidon externa puede ser
conducido a la realizacién de actos virtuosos. Quienes vienen después de
Hobbes, en la tradicion filosofica inglesa, no es que se muestren muy
beatamente ilusionados sobre la naturaleza humana, ni se forjan las
sublimes esperanzas en cuyo marco surgié la Revolucion Francesa. Su
mismo buen sentido y su tino psicologico se lo impidieron. Pero, sin
embargo, no dejan de rebatir aquellas afirmaciones tan rudamente
pesimistas.

Shaftesbury, el primero entre ellos, rebate la idea del egoismo radical
del hombre y de su primaria naturaleza bélica, formulada en la frase antigua
que Hobbes recoge: Homo hominis lupus. Afirma, por el contrario, que
existe en el hombre una inclinacion natural a la sociedad. Cada especie
posee esta inclinacion, por la cual es conducida a su mayor bien. Estas
tendencias son, pues, dirigidas providencialmente, y de ellas resulta la
armonia del orden universal. En cuanto al hombre, esta tendencia natural
suya a la sociedad se completa con el sentido moral. Esta idea de que la
moralidad sea objeto de un sentido, constituye una oposicion de frente al
apriorismo ¢€tico de los racionalistas. El sentido moral, en efecto, es innato y
comun, y en ¢l se fundan nuestros juicios y valoraciones, y no en ninguna
operacion intelectual. A un a priori metafisico se substituye un a priori
natural —y la ética inicia con ello una progresiva desvinculacion del campo
de la Metafisica y se vuelve descriptiva—.

Hutcheson, asimismo, afirma la existencia del sentido moral. Este
sentido no tiene ningun fundamento religioso, ni tampoco un fundamento
social, porque derive de la experiencia o la convivencia con los demas.
Tampoco presupone ninguna idea. Es, en suma, un sentido; es decir, algo
natural en el hombre. Como todo sentido, tiene éste su objeto propio, el cual
se nos hace patente en su misma actividad. Este objeto propio es una
cualidad real de la persona: seria absurdo pensar —dice— que la persona es
buena porque yo la juzgo como tal; por el contrario, yo la juzgo buena
porque estoy dotado de un sentido moral que me permite descubrir su
bondad.



Otra objecion contra la teoria de Hobbes proviene de Mandeville, aquel
médico holandés que residié en Londres. Su posicion es la de un rigorismo
moral que tiene como consecuencia la refutacion de Hobbes por medio de
la paraddjica aceptacion de su tesis principal. EI hombre es, en efecto, un
ser movido por el egoismo y la vanidad; pero asi como, para Hobbes, la
convivencia social y politica y el gobierno sélo son posibles a base de
contrariar esa tendencia natural del hombre; asi como la moral viene a
refrenar aquel estado belicoso primario, y por ello hace posible el provecho
de todos, para Mandeville pasiones e impulsos primarios y egoistas son
netamente los motores de la industria y del comercio, es decir, de todo lo
que parecia en el siglo xvii, especialmente a los ingleses, y aun parece hoy
a muchos rezagados, el mas alto signo del progreso humano. Segun esto, la
moral no seria la condicion previa para que el hombre obtuviese beneficios
en la convivencia social, sino que seria una lucha por la anulacion de estos
falsos beneficios. En resumen, pues, el pesimismo de Hobbes y el de
Mandeville concuerdan en esto: el hombre es un ser egoista; la moral va
contra este egoismo. Pero en Mandeville el egoismo no es opuesto a la
sociabilidad; y asi como en Hobbes la supresion del egoismo, o su
mitigacion, es condicion de lo que €l considera beneficio para todos, para
Mandeville la lucha de la moral contra el egoismo cierra la fuente de donde
surge la industria humana. Y no estorba decir que esta severidad ascética de
Mandeville constituye una intuicion certera del sentido que tiene el auge
moderno de la técnica y del industrialismo, los cuales en su época alborean,
y en la nuestra lo consumen todo. Pues, en efecto, la potencia humana de
donde emerge ese afan de transformar y utilizar la naturaleza, es una
tendencia primaria, que puede llamarse inferior. El afan de productividad,
de transformar y rehacer las cosas, de elaborarlas y manipularlas para
someterlas a nuestro servicio, es un afan de poder y de dominio. La mano,
que es el instrumento técnico del hombre, es asimismo el instrumento de
lucha y de dominio. En la técnica, lo intelectual y lo espiritual quedan
sometidos al servicio de lo impulsivo.

Pero el nacimiento de esta técnica, en su forma moderna, o sea con el
auxilio de una ciencia rigurosa, parecid, a quienes lo presenciaron, una tan



sorprendente maravilla, y la alteracion de la forma de vida que acarreaba
fue, en efecto, tan importante que solo asi puede explicarse el hecho de que
los filosofos llegaran a ser, a un mismo tiempo, economistas y de que la
idea y el valor de utilidad fuesen considerados como supremos en rango y
como motores principales de la vida humana. También por este lado, pues,
los ingleses fueron innovadores, porque se anticiparon a los que, en el siglo
X1X, hicieron de lo economico el fundamento de su teoria de la vida, entre
ellos Marx.

Los rasgos caracteristicos de esta filosofia inglesa llegan a su plenitud
representativa en Adam Smith. En ¢l parece lograrse una concordancia
perfecta entre el egoismo natural del hombre y la convivencia y beneficios
sociales; todo ello, aunado por una Providencia méas o menos laica, cuya
mision, tanto como coordinar al universo entero, parece también consistir
en una benévola proteccion del libre cambio y los buenos negocios (véase
el Ensayo sobre la riqueza de las naciones, 1776).

Se ha dicho ya que una filosofia no puede ser comprendida sino en
conexién con las demas creaciones culturales de la época en que se
produce, justamente porque la Filosofia es la expresion culminante de una
€poca; es aquella creacion del espiritu en que mas auténtica y agudamente
se encuentran representados los rasgos culturales de una época. Siendo esto
asi, podemos decir que, entre todas las direcciones de la reflexion filosofica,
la Etica es aquélla en que el valor de representacion historica se hace mas
inmediatamente patente. En la Etica se expresa lo que el hombre piensa de
si mismo y lo que el hombre espera del hombre. Y asi podemos descubrir, a
lo largo de la historia del pensamiento, éticas que exaltan y éticas que
limitan y constrifien; unas que son propulsoras y otras que son asceticas;
unas geométricas y otras sutiles; unas rigoristas, dogmaticas o
revolucionarias, y otras descriptivas, optimistas o acomodaticias. Cada una
corresponde, por su cardcter, y de un modo mas o menos manifiesto y
complejo, a una peculiar situacion vital del hombre. Y si se ha dicho que la
Etica de Aristoteles representa el espiritu, la forma de vida y la idea del
hombre de la burguesia ateniense en su plenitud, podemos afirmar que
Adam Smith representa los ideales y el sentido de la vida de la naciente



burguesia inglesa. Y asi como de aquella burguesia griega surgioé un tipo
humano representativo, que fue el kalos kai agathos, de la burguesia inglesa
ha salido el gentleman, cuyas virtudes y cualidades: la prudencia, el
dominio de si mismo, el sentido estético de la vida y otras con las que luego
daremos, aparecen en este estudio con una representacion que, si tal vez no
es Unica o exclusiva, si podemos decir que es auténtica.

Adam Smith pudo haber escrito la primera frase del Discurso del
Método: Le bon sens est la chose du monde la mieux partagée. S6lo que en
¢l ese «buen sentido» habria sido menester interpretarlo literalmente, y no
como sinonimo de razon. Para Descartes, es el buen sentido o razéon «la
potencia de juzgar bien y de distinguir lo verdadero de lo falso». Para Adam
Smith también el poder de juzgar es comin entre los hombres, pero este
buen sentido ya no es la razén, sino, como veremos, otra potencia menos
geométrica del alma. Ya sabemos que se debe a Pascal ese principio
caracterologico que se distingue entre el esprit de géométrie y el esprit de
finesse. Adam Smith seria un esprit de finesse. Hacia el final de la Teoria de
los sentimientos morales nos dice que «en vano se pretende determinar de
un modo preciso lo que s6lo puede serlo por el sentimiento». «;Como es
posible, en efecto, encontrar reglas invariables que fijen el punto en el cual,
en cada caso particular, el delicado sentimiento de la justicia ya no es sino
un frivolo escriupulo; que muestren el instante preciso en que la reserva y la
discrecion degeneran en disimulacion?». Estas cualidades llenas de matices
de que se compone la vida moral no son reductibles a reglas, ni es posible
captarlas y guiarse entre ellas por la razon. Pero que la razon sea inapta para
esto, no significa que el hombre no pueda, por medio de otra facultad suya,
fundar con certeza sus juicios morales aprobatorios o desaprobatorios. El
fundamento de esta certeza es la simpatia.

Podria pensarse que, al abandonar el instrumento de la razon, consigue
Adam Smith penetrar hondamente en los pliegues intimos del alma humana.
Quien se sintiese decepcionado al descubrir que no es asi, no habria
entendido a Smith. La moral del sentimiento en Adam Smith no es la moral
del sentimiento de Rousseau, ni la simpatia es una intuicion afectiva, como
en Scheler, un conocimiento inmediato de lo moral por la via del amor.



Smith no anuncia todavia el romanticismo, ni es un moderno insaciable de
experiencias, como Scheler. Es un hombre incapaz de algin exceso, o que
reprueba los excesos —y la intimidad es siempre un exceso—. Es incapaz
de representarse a la simpatia como un impulso interior que arrebate al
hombre, y que, por encima de la razdn, lo lleve hasta el fuero interno de los
demas hombres. Todo esto es shoking y poco serlo. No es que ignore las
pasiones humanas. El sabe y nos dice que el temor y la angustia son los
grandes tormentos del hombre, de los que ni la razén ni la Filosofia pueden
librarlo. Sabe, y nos dice, que la muerte es como un principio de la
naturaleza humana, que actiia como veneno de la felicidad, pero al mismo
tiempo como freno de la injusticia. Pero este saber del hombre mas bien le
conduce a la zona neutra de un término medio en el que se proscriben toda
pasion, todo exceso y desmesura.

Este término medio, sin embargo, no es presentado normativa, sino
descriptivamente. No se trata de un ideal que hay que lograr, sino de una
realidad psicologica que se ofrece ya al considerar la conducta de las gentes
decentes. La moral de Adam Smith no es, pues, normativa como la Etica de
Aristoteles. El término medio es virtud en Aristoteles; es un equilibrio
inestable, por la tensidon que ejercen en la vida los extremos. Este término
medio es, en realidad, un extremo, el unico extremo verdadero frente a la
facilidad que consiste en dejarse llevar a la otra extremosidad de las
pasiones y los impulsos. Y como sélo es virtud cuando es hébito, por eso el
término medio es dificil. «Tomar el término medio en cada cosa —dice
Aristoteles— es toda una obra». Es la obra de la vida. En Adam Smith, en
cambio, parece que esta obra esta ya hecha, parece que la vida ya esta
obrada. No hay que pedirle al hombre que reprima o se esfuerce a cada
paso, pues la Providencia ha dispuesto las cosas de tal modo, que en el
comin de los mortales la decencia y el buen sentido obran ya como
reguladores de la conducta y como guias para sus juicios morales. Una
cierta bondad ingenua, no ausente del conocimiento de la flaqueza humana,
ni falta de perspicacia psicologica; una cierta confianza optimista en el
hombre, mitigada por un asomo de escepticismo; reserva y dignidad; una
seriedad mas bien fria; decencia y buen sentido son, en resumen, los



caracteres que ofrece este estudio de los sentimientos morales de Adam
Smith y por los cuales puede ser considerado como representativo de las
virtudes y limitaciones de una sociedad.

Ahora bien ;qué es, de un modo mas preciso, la simpatia? Ya dijimos
que no se trata de una intuicién afectiva. La simpatia no es inmediata.
Simpatizamos con el dolor y el placer ajenos, no por una comunién con los
afectos del otro, sino porque nos damos cuenta de la situacion en que se
encuentra, y juzgamos sus sentimientos y emociones adecuados a la
situacion. Asi, pues, la simpatia no surge de la percepcion de los
sentimientos ajenos, sino de la percepcion de una situacion; vy, al percibirla,
nos ponemos en el lugar del otro, y compartimos con ¢l su placer o su dolor.
Aprobar el motivo de una pasion, es decir, considerarla adecuada a su
objeto, equivale a simpatizar con ella. La simpatia no se produce cuando la
pasion del otro nos parece insuficiente o excesiva, es decir, inadecuada. Hay
ahi, por tanto, una curiosa y significativa mezcla de generosidad y egoismo;
porque, de una parte, simpatizar es compadecer, o compartir el placer y el
dolor ajenos, y para ello es menester que hagamos nuestra la situacion del
otro, 0 nos pongamos en su caso; y, por la otra, esta simpatia queda
supeditada a nuestra aprobacion de los motivos, de tal suerte que
ponderamos los sentimientos ajenos con la medida de los nuestros propios.
Al mismo tiempo, sin embargo, el otro se convierte también en la medida
con la cual aprobamos o desaprobamos nuestra propia conducta, porque
siempre «pugnamos por examinarla al modo como imaginamos lo haria
cualquier espectador honrado e imparcial» (Parte 111, Cap. 1). De ahi resulta,
por el acomodo de las medidas de unos con las de otros, una cierta
incapacidad de exceso, que se resuelve en la tonica neutra de un término
medio (mediocrity) a que antes nos referimos (Parte 1, Sec. 11, Introduccion).
Ni en el amor podrad haber exceso. El principio cristiano «amar al prdjimo
como a si mismoy, se transforma en Adam Smith —y podriamos decir en el
gentleman— en un «no amarse a si mismo mas que al projimo» que no
carece de una punta de humor y escepticismo.

Esta capacidad de ponerse en el lugar del otro, en que consiste
fundamentalmente la simpatia, y que tiene un sentido tan moderno, es, a la



vez, la fuente para el conocimiento de si propio. No podemos inspeccionar
y valorar nuestros propios sentimientos sin salimos de nosotros mismos.
Conocemos primero a los demas que a nosotros mismos, y tan s6lo somos
movidos a observarnos porque pensamos en el efecto que podemos producir
en los demas.

No hay, pues, un sentido moral innato. La convivencia es la fuente tinica
de la moralidad. Las reglas morales se forman inductivamente (Parte vii,
Sec. 111, Cap. 11). «No aprobamos o condenamos los actos en particular
porque al examinarlos resulten estar de acuerdo o no con alguna regla
general. Por lo contrario, la regla general se forma a través de la
experiencia, la cual nos descubre que se aprueban o reprueban todos los
actos de determinada especie, o circunstanciados en cierta manera» (Parte
11, Cap. 1v).

Sin embargo, sera util al lector no pasar por alto una cierta discordancia
o falta de rigor sistematico en las ideas de Adam Smith relativas al
problema de si el conocimiento o experiencia moral es inmediato o no. Lo
seria si existiese un sentido moral especifico, pero esta idea de Shaftesbury
y de Hutcheson es rebatida con excelentes argumentos (Parte vii, Sec. 11,
Cap. 1m1). Por otra parte, este conocimiento no es racional: ni intuitivo, ni a
priori, ni inductivo. La experiencia moral se produce por la via afectiva: es
la simpatia. Esto parece indicar que se trata de una experiencia inmediata y
directa. Y en este sentido se habla de «un inmediato sentido y emociony; de
«una percepcion primaria de lo bueno y lo malo» (Parte vii, Sec. 111, Cap. 1);
y también de «unos instintos primarios e inmediatos» que nos guian en la
eleccion de los medios propios para cada fin, y de «una inmediata e
instintiva aprobacion» en cuestiones relativas al castigo de los actos (Parte
11, Sec. 1, Cap. V).

Esto parece ser decisivo. Pero también se nos ha dicho que la
experiencia de lo que al otro le pasa (y en ella debiera originarse la
simpatia), no es inmediata (Parte 1, Sec. 1, Cap. 1). Se nos dice que cuando
nos condolemos o simpatizamos, efectuamos una referencia previa a «una
idea general de la buena o mala ventura» (Id., id., id.), y que el



conocimiento de los motivos (cuyo examen solo puede ser intelectual) es
previo a nuestra simpatia por la afliccion o el regocijo ajenos, y da la
medida de esta simpatia nuestra, pues ella es mayor cuanto mas adecuados a
la situacion correspondiente nos parecen aquella afliccion y aquella alegria
(Id., id., id.).

Esta cuestion esta, por tanto, confusa, como en general toda la
terminologia relativa a los fendmenos afectivos. Al eludir la teoria del
sentido moral, Adam Smith ha implicado en la simpatia, y de un modo mas
o menos subrepticio, las funciones intelectuales —a las que, por otra parte,
rechaza en el plano de la experiencia moral inmediata—, y asi ha
mediatizado el fendmeno original y primario de la vida moral. Adam Smith
no ha visto que la simpatia puede ser independiente no s6lo, como ¢l dice,
de la compenetracion afectiva, sino también del juicio de valor. No ha visto
que la simpatia por alguien no consiste precisamente en compartir el
sentimiento que vive este alguien, sino en otro sentimiento o experiencia
mas compleja, de raiz y cualidad distintas. No ha descubierto, en fin, en la
simpatia, una dimension mas radical: que no simpatizamos con los
sentimientos de las demas personas, sino con las personas mismas.

Adam Smith naci6 en Glasgow, en 1723, en cuya Universidad estudio
con Hutcheson, y profesé Logica y Moral. Muri6 en 1790. Publico, en
1759, The Theory of Moral Sentiments, de la que el presente volumen
ofrece una seleccion. La traduccion del Prof. O’Gorman ha sido hecha
sobre el texto de la sexta edicion, de 1790, reeditado por L. A. Selby-Bigge,
en British Moralists, Oxford, Clarendon Press, 1897, 2 vols. La seleccion
del texto, en la presente traduccion, reproduce la de la Antologia citada.

Para una mas facil comprension y penetrante inteligencia de la posicion
doctrinal de Adam Smith, puede ser conveniente que el estudioso inicie su
lectura por la Parte vii, en la cual aquella posicion es resumida con claridad
y contrastada con la critica de otros «sistemas de filosofia moral». Ya
teniendo esta guia de ideas generales, la lectura de la Parte 1y siguientes no
podra correr el riesgo de fatigarse, ni de perderse en el detalle de los analisis
psicologicos.



E. NicoL



PRIMERA PARTE

DE LA PROPIEDAD DE LA ACCION



SECCION 1. DEL SENTIDO DE LA
PROPIEDAD

CAPITULO I

DE LA SIMPATIA

POrR MAS egoista que quiera suponerse al hombre, evidentemente hay
algunos elementos en su naturaleza que lo hacen interesarse en la suerte de
los otros de tal modo, que la felicidad de €stos le es necesaria, aunque de
ello nada obtenga, a no ser el placer de presenciarla. De esta naturaleza es la
lastima o compasidn, emocion que experimentamos ante la miseria ajena,
ya sea cuando la vemos o cuando se nos obliga a imaginarla de modo
particularmente vivido. El que con frecuencia el dolor ajeno nos haga
padecer, es un hecho demasiado obvio que no requiere comprobacion;
porque este sentimiento, al igual que todas las demds pasiones de la
naturaleza humana, en modo alguno se limita a los virtuosos y humanos,
aunque posiblemente sean éstos los que lo experimenten con la mas
exquisita sensibilidad. El mayor malhechor, el méas endurecido transgresor
de las leyes de la sociedad, no carece del todo de ese sentimiento.

Como no tenemos la experiencia inmediata de lo que otros hombres
sienten, solamente nos es posible hacernos cargo del modo en que estan



afectados, concibiendo lo que nosotros sentiriamos en una situacidon
semejante. Aunque sea nuestro hermano el que esté en el potro, mientras
nosotros en persona la pasamos sin pena, nuestros sentidos jamas podran
instruirnos sobre lo que ¢l sufre. Nunca nos llevan, ni pueden, mas alla de
nuestra propia persona, y solo por medio de la imaginacion nos es posible
concebir cudles sean sus sensaciones. Ni, tampoco, puede esta facultad
auxiliarnos en ese sentido de otro modo que no sea representandonos las
propias sensaciones si nos encontrasemos en su lugar. Nuestra imaginacion
tan solo reproduce las impresiones de nuestros propios sentidos, no las
ajenas. Por medio de la imaginacidon, nos ponemos en el lugar del otro,
concebimos estar sufriendo los mismos tormentos, entramos, como quien
dice, en su cuerpo, y, en cierta medida, nos convertimos en una misma
persona, de alli nos formamos una idea de sus sensaciones, y aun sentimos
algo que, si bien en menor grado, no es del todo desemejante a ellas. Su
angustia incorporada asi en nosotros, adoptada y hecha nuestra, comienza
por fin a afectarnos, y entonces temblamos y nos estremecemos con solo
pensar en lo que esté sintiendo. Porque, asi como estar sufriendo un dolor o
una pena cualquiera provoca la mas excesiva desazon, del mismo modo
concebir o imaginar que estamos en el caso, provoca en cierto grado la
misma emocion, proporcionada a la vivacidad u opacidad con que lo hemos
imaginado.

Que tal sea el origen de nuestra condolencia (fellow feeling), por la
desventura ajena; que el ponerse imaginativamente en el lugar del paciente
sea la manera en que llegamos a concebir, o bien a resultar afectados, por lo
que ¢l siente, podria demostrarse con multiples observaciones obvias, si no
fuera porque creemos que es algo de suyo suficientemente evidente.
Cuando vemos que un espadazo esta a punto de caer sobre la pierna o brazo
de otra persona, instintivamente encogemos y retiramos nuestra pierna o
brazo; y cuando se descarga el golpe, lo sentimos hasta cierto punto, y
también a nosotros nos lastima. La gentuza, al contemplar al cirquero en la
cuerda floja, instintivamente encoge y retuerce y balancea su propio cuerpo,
a la manera que lo hace el cirquero y tal como cree que deberia hacer si se
encontrase en su lugar.



Las personas sensibles y de débil constitucion se quejan de que, al
contemplar las llagas y ulceras que exhiben los mendigos en las calles, con
facilidad sienten una comezén o inquietud en los lugares correspondientes
de su propio cuerpo. El horror que conciben a la vista de la miseria de esos
desgraciados, afecta mas que en otro lugar esas partes de su cuerpo, porque
ese horror se origina al concebir lo que ellos sufririan si realmente fuesen
los infelices que contemplan y si esas partes de su cuerpo estuviesen en
realidad aquejadas del mismo desdichado padecimiento. Dada su fragil
naturaleza, basta la fuerza de esta concepcion para que se produzca esa
comezon o inquietud de que se quejan. Los hombres de la mas robusta
complexion advierten que, al ver ojos enfermos o irritados, con frecuencia
sienten una muy perceptible irritacion en los propios, que obedece a la
misma razon, pues aun en los hombres mas vigorosos ese 0rgano es mas
delicado que cualquier otra parte del cuerpo del hombre més endeble.

Mas no son soOlo estas circunstancias, incitadoras al dolor y al
sufrimiento, las que provocan nuestra condolencia. Cualquiera que sea la
pasion que proceda de un objeto, en la persona primariamente inquietada,
brota una emocion analoga en el pecho de todo atento espectador con solo
pensar en la situacion de aqueéllas. Nuestro regocijo por la salvacion de los
héroes que nos interesan en las tragedias o novelas, es tan sincero, como
nuestra afliccion por su dolor, y nuestra condolencia por su desventura no es
menos cierta que la complacencia por su felicidad. Nos aunamos en su
reconocimiento hacia aquellos amigos leales que no los desampararon en
sus tribulaciones; y de buena gana los acompafiamos en el resentimiento
contra aquellos traidores pérfidos que los agraviaron, los abandonaron o
engafiaron. En todas las pasiones de que el alma humana es susceptible, las
emociones del espectador corresponden siempre a lo que, haciendo suyo el
caso, se imagina serian los afectos del que las sufre.

La lastima y la compasion son términos que con propiedad denotan
nuestra condolencia por el sufrimiento ajeno. La simpatia, si bien su
acepcion fue, quiza, primitivamente la misma, puede ahora, no obstante,
con harta impropiedad, utilizarse para significar nuestro comun interés por
toda pasion cualquiera que sea.



En ocasiones, la simpatia parecera que surge de la simple percepcion de
alguna emocion en otra persona. Las pasiones, en ciertos casos, pareceran
trasfundidas de un hombre a otro, instantaineamente, y con prioridad a todo
conocimiento de lo que las estimul6 en la persona primariamente
inquietada. La afliccidén y el regocijo, por ejemplo, cuando se expresan
manifiestamente en la apariencia y gestos de alguien, al punto afectan en
cierto grado al espectador con una parecida dolorosa o agradable emocion.
Un rostro risueio es, para todo el que lo ve, motivo de alegria; en tanto que
un semblante triste, solo lo es de melancolia.

Esto, no obstante, no tiene validez universal, o respecto a todas las
pasiones. Hay algunas pasiones cuya expresion no excita ninguna clase de
simpatia, sino que, antes de enterarnos de qué las ocasiona mas bien sirven
para provocar en nosotros aversion hacia ellas. La conducta violenta de un
hombre encolerizado més bien propende a exasperarnos en su contra que
contra sus enemigos. Pues como desconocemos los motivos que lo han
provocado, nos es imposible ponernos en su caso ni concebir nada
semejante a las pasiones que esos motivos excitan. Pero claramente vemos
cual es la situacion de aquellos con quien estd enojado, y el grado de
violencia a que estan expuestos de parte de tan enfurecido adversario.
Propendemos, pues, a simpatizar con sus temores o resentimientos e
inmediatamente estamos dispuestos a hacer causa comun en contra de ese
hombre de quien por lo visto esperan tanto peligro.

Si bastan las simples apariencias de la afliccion y el regocijo para
inspirar en nosotros, hasta cierto punto, emociones iguales, es porque nos
sugieren la idea general de alguna buena voluntad o mala ventura que ha
acaecido a la persona en quien las percibimos, y tratindose de estas
pasiones, esto es suficiente para que influya un poco en nosotros. Los
efectos de la afliccion y del regocijo se agotan en la persona que
experimenta esas emociones, cuyas manifestaciones no nos sugieren, como
en el caso del resentimiento, la idea de otra persona por quien estemos
ansiosos y cuyos intereses sean opuestos a los suyos. La idea general de la
buena o mala ventura origina, por lo tanto, cierta ansiedad por la persona
que sea objeto de ella; pero la idea general de la provocacion no excita



simpatia por la ira de quien ha sido provocado. Tal parece que la Naturaleza
nos ensefia a ser mas renuentes en abrazar esta pasion y, hasta que no
estemos instruidos en sus motivos, a estar dispuestos mas bien a hacer causa
comun en su contra.

Aun nuestra simpatia con la afliccién y regocijo ajenos, antes de estar
avisados de sus motivos, es siempre en extremo imperfecta. Las
lamentaciones que nada expresan, salvo la angustia del paciente, mas bien
originan curiosidad por inquirir cual sea su situacion, junto con cierta
propension a simpatizar con €1, que no una verdadera simpatia que sea bien
perceptible. Lo primero que preguntamos es: ;Qué os ha acontecido?, y
hasta que obtengamos la respuesta nuestra condolencia sera de poca
entidad, a pesar de la inquietud que sintamos por una vaga impresion de su
desventura y ain mas por la tortura de las conjeturas que sobre el particular
nos hagamos.

En consecuencia, la simpatia no surge tanto de contemplar a la pasion,
como de la situacion que mueve a ésta. En ocasiones sentimos por otro una
pasion de la que ¢l mismo parece totalmente incapaz, porque, al ponernos
en su lugar, esa pasiéon que brota en nuestro pecho se origina en la
imaginacion, aun cuando en la realidad no acontezca lo mismo en el suyo.
Nos sonrojamos a causa de la desfachatez y groseria de otro, aunque €l no
dé muestras ni siquiera de sospechar la incorreccion de su conducta, porque
no podemos menos que sentir la vergiienza que nos embargaria caso de
habernos comportado de manera tan indigna.

De todas las calamidades a que la condicion moral expone al género
humano, la pérdida de la razén se presenta con mucho como la maés terrible,
hasta para quienes s6lo poseen un minimo de humanidad, y contemplan ese
ultimo grado de la humana desdicha con mas profunda conmiseracion que
cualquier otro. Pero el infeliz que la padece, rie y canta quiza, y es del todo
insensible a su propia miseria. La angustia que la humanidad siente, por lo
tanto, en presencia de semejante espectaculo, no puede ser el reflejo de un
sentimiento del paciente. La compasion en el espectador debera
necesariamente, y del todo, surgir de la consideracion de lo que €l en
persona sentiria viéndose reducido a la misma triste situacion si, lo que



quiza sea imposible, al mismo tiempo pudiera juzgarla con su actual razon y
discernimiento.

(Qué tormentos son los de una madre cuando escucha los gemidos de su
hijo que en la agonia de la enfermedad no puede expresar lo que siente? En
su idea de lo que esta sufriendo, afiade, a la verdadera impotencia, su propia
consciencia de ese desamparo, y sus propios terrores a las ignoradas
consecuencias de la perturbacion; y de todo esto forma, para su propio
dolor, la imagen mas perfecta de la desdicha y congoja. El niflo, sin
embargo, solamente siente la inquietud del momento, que nunca puede ser
excesiva. Por lo que al futuro se refiere, esta perfectamente a salvo, y en su
inconsciencia y falta de prevision cuenta con un antidoto contra el temor y
la ansiedad, los grandes atormentadores del pecho humano, de los que en
vano la razon y la filosofia intentaran defenderlo cuando llegue a ser un
hombre.

Simpatizamos hasta con los muertos, y haciendo caso omiso de lo que
realmente es importante en su situacion —ese temeroso porvenir que les
espera—, principalmente nos afectan aquellas circunstancias que
impresionan nuestros sentidos, pero que en nada pueden influir en su
felicidad. Es dura condicidon, pensamos, el estar privado de la luz del sol;
permanecer incomunicado de la vida y el trato; yacer en la fria sepultura,
presa de la corrupcién y de los reptiles de la tierra; ya no ocupar el
pensamiento de los vivos, sino ser borrado en poco tiempo de los afectos y
casi de la memoria de los mas caros amigos y parientes. En verdad, asi nos
lo imaginamos, nunca podremos sentir lo suficiente por quienes han
padecido una tan espantosa calamidad. Parece que el tributo de nuestra
condolencia se les debe doblemente, ahora que estdn en peligro de ser
olvidados por todos, y por los fltiles honores que rendimos a su memoria,
procuramos, para nuestra propia desdicha, mantener despierto
artificialmente nuestro melancoélico recuerdo de su desventura. Que nuestra
simpatia sea impotente para consolarlos, parece agravar esta calamitosa
situacion, y pensar que todos nuestros esfuerzos son vanos y que aquello
que alivia todas las otras desdichas —el remordimiento, el amor y las
lamentaciones de los amigos—, no pueden confortarlos, solo sirve para



exasperar nuestro sentido de su desgracia. Sin embargo, la felicidad de los
muertos, con toda seguridad, en nada resulta afectada por estas
circunstancias; ni el pensamiento de tales cosas puede perturbar la profunda
tranquilidad de su reposo. La idea de esa monoOtona e interminable
melancolia que la imaginacion, naturalmente, atribuye a su condicion, tiene
su origen en que asociamos al cambio que les ha sobrevenido nuestra
consciencia de ese cambio; en que nos colocamos en su lugar, y en que
alojamos, si se me permite la ex™ presion, nuestras almas vivientes en sus
cuerpos 1nanimados, de donde concebimos lo que serian nuestras
emociones estando en su caso. Es a causa de este engafio de la imaginacion
por lo que la prevision de nuestra muerte nos resulta tan temerosa y por lo
que la sola idea de esas circunstancias, que sin duda no pueden causarnos
dolor, nos hacen desdichados mientras vivimos. De esto surge uno de los
mas importantes principios de la naturaleza humana, el pavor a la muerte,
gran veneno de la felicidad, pero gran freno de la humana injusticia, que, a
la vez que aflige y mortifica al individuo, defiende y protege a la sociedad.

CAPITULO 11

DEL PLACER DE LA SIMPATIA MUTUA

MaAs SEA cual fuere la causa de la simpatia, 0 como quiera que se provoque,
nada haya que nos agrade mas que advertir en el proéjimo sentimientos
altruistas para todas las emociones que se albergan en nuestro pecho, y nada
nos subleva tanto como presenciar lo contrario. Quienes se complacen en
derivar todos nuestros sentimientos de algunas sutilezas del amor propio,
piensan que no se extravian cuando dan razon, segun su propia doctrina,
tanto de aquel placer como de este dolor. El hombre, dicen, consciente de su



propia flaqueza y de la necesidad en que esta respecto a la ayuda de los
demas, se regocija en cuanto advierte que los otros hacen suyas sus propias
pasiones, porque asi se confirma en esa ayuda; pero se aflige en cuanto
advierte lo contrario, porque ve afirmada su oposicion. Empero, tanto el
agrado como el dolor, son sentidos tan instantaneamente —y con frecuencia
con motivos harto frivolos—, que parece evidente que ni el uno ni el otro
pueden derivarse de ninguna dase de consideraciones egoistas de ese tipo.
Un hombre se siente mortificado cuando, después de haberse esforzado por
divertir a la reunion, advierte que nadie, salvo €I, celebra sus bromas. Por lo
contrario, la alegria de la reunion le es altamente satisfactoria, y estima esta
reciprocidad de sentimientos como el mas caluroso aplauso.

Tampoco parece que su placer obedezca del todo a la vivacidad con que
su alegria se ve aumentada por la simpatia de los otros, ni su dolor a la
desilusion que experimenta al faltarle ese placer; aunque tanto lo uno como
lo otro, sin duda, cuentan en alguna medida. Cuando hemos releido un libro
0 poema tantas veces que ya no nos entretiene, aun puede divertirnos su
lectura en compafiia de otro Para éste tiene toda la gracia de lo novedoso;
participamos de la sorpresa y admiracion que naturalmente experimenta,
pero que, por nuestra parte, somos ya incapaces de sentir. Apreciamos las
ideas que van apareciendo, mas bien al modo como a ¢l se le presentan y no
como nosotros las vemos, y nos divertimos por simpatia con su
entretenimiento, que de esa manera alienta el nuestro. Por lo contrario,
habria de incomodarnos si no le divirtiese, y ya no nos resultaria agradable
la lectura. Se trata de un caso semejante. La alegria de la reunion, sin duda,
aviva nuestra alegria, y sin duda, también, su silencio nos desilusiona. Mas
si es cierto que esto contribuye, tanto al placer que por una parte derivamos,
como al dolor que por la otra experimentamos, de ninguna manera se trata
de la Uinica causa de uno y otro; y la reciprocidad de los sentimientos ajenos
con los nuestros parece ser causa de placer, y su ausencia causa de dolor,
que no puede explicarse de este modo. La simpatia que mis amigos
manifiestan por mi alegria, ciertamente me proporciona placer al avivar esa
alegria; pero la que manifiestan por mi dolor no me podria consolar si s6lo
sirviese para avivarlo. Sin embargo, la simpatia aviva la alegria y alivia el



dolor. Aviva la alegria dando nuevo motivo de satisfaccion, y alivia el dolor
insinuando al corazon la casi unica sensacion agradable que de momento es
capaz de albergar.

Es de advertirse, en efecto, que estamos mas deseosos de comunicar a
nuestros amigos las pasiones desagradable, que las agradables; que de su
simpatia obtenemos mayor satisfaccion en el primer caso, y que en éste su
ausencia nos escandaliza mas que en aquel.

(De qué modo sienten alivio los desventurados cuando han encontrado
una persona a quien pueden comunicar la causa de su pena? Parece que
sobre la simpatia de ésta descargan parte de sus desdichas; y no sin razén se
dice que las comparte con ellos. No solo siente una afliccion semejante a la
que ellos sienten, sino que, como si hubiese absorbido una parte de la pena,
lo que ¢l experimenta parece que alivia el peso de lo qué ellos sienten Sin
embargo, por el hecho de referir sus infortunios, renuevan en cierta medida
su dolor. Despiertan en su memoria el recuerdo de aquellas circunstancias
que motivan su afliccion. De consiguiente, sus lagrimas corren mas
abundantes que antes, y con facilidad se abandonan a los excesos del dolor.
Mas, en todo esto, encuentran gusto, y, con toda evidencia, sienten sensible
alivio, porque la dulzura de su simpatia compensa con liberalidad la
amargura de ese dolor que, para provocar la simpatia, asi avivaron y
renovaron. Por lo contrario, el insulto mas cruel con que puede ofenderse a
los infortunados, es hacer poca cuenta de sus calamidades. Aparentar
indiferencia ante la alegria de nuestros compaiieros, no es sino falta de
cortesia; pero no mostrar un semblante serio cuando nos relatan sus
aflicciones, es verdadera y crasa inhumanidad.

El amor, es agradable pasion; el resentimiento, desagradable; y, en
consecuencia, no estamos tan deseosos de que nuestros amigos acepten
nuestras amistades como de que participen de nuestros resentimientos.
Podemos perdonarles el que muestren poco interés por los favores que
hemos recibido; pero nos impacientamos si permanecen indiferentes a las
injurias de que hayamos sido victimas; ni es nuestro enojo con ellos tan
grande por no congratularse con nosotros, como por no simpatizar con
nuestro resentimiento. Les es facil evitar ser amigos de nuestros amigos,



pero dificilmente pueden evitar ser enemigos de quienes con nosotros estan
distanciados. Raramente nos resentimos por su enemistad con los primeros,
si bien con tal pretexto algunas veces simulamos disgusto; pero nos
peleamos en serio con ellos, si viven en buena amistad con los ultimos. Las
pasiones agradables del amor y de la alegria son susceptibles de satisfacer y
sustentan el corazdén sin necesidad de un placer adicional. Las amargas y
dolorosas emociones del dolor y del resentimiento requieren con mas
vehemencia el saludable consuelo de la simpatia.

De la misma manera que la persona a quien principalmente concierne
un acontecimiento resulta agradada con nuestra simpatia y herida por falta
de ella, asi nosotros también, al parecer, recibimos placer cuando nos es
dable simpatizar con ella y dolor en el caso contrario. Nos precipitamos no
solo a congratular al que ha triunfado, sino a condoler al afligido; y el
placer que encontramos en la conversacion de alguien cuyas pasiones todas
son para nosotros motivo de simpatia, es algo que de sobra compensa el
dolor de la pena que nos causa enterarnos de su situacion. Por lo contrario,
siempre resulta desagradable sentir que no podemos simpatizar con esa
persona, y en lugar de recibir contento al vernos exentos del dolor que la
simpatia nos procura, nos hiere caer en la cuenta de que no podemos
compartir su inquietud. Cuando oimos a una persona quejarse amargamente
a causa de sus desgracias, las que, sin embargo, no nos impresionan al
pensarlas como si fueran nuestras, su dolor nos ofende; y, puesto que no
podemos participar en ¢l, lo calificamos de pusilanimidad y flaqueza. Por
otra parte, nos produce mal humor ver en otro demasiada felicidad o, como
decimos, demasiada exaltacion a causa de cualquier insignificante
acontecimiento venturoso. Hasta su alegria nos desplaza, y puesto que no la
compartimos, la disputamos por veleidad y desatino. Hasta perdemos el
humor en el caso en que una broma provoca en nuestro compafero una risa
mas prolongada y ruidosa de lo que a nosotros nos parece merecer; es decir,
mas de lo que nosotros sentimos y que podriamos celebrarla.



CAPITULO III

DEL MODO EN QUE JUZGAMOS ACERCA DE LA PROPIEDAD O
IMPROPIEDAD DE LOS SENTIMIENTOS AJENOS POR SU ARMONIA O
DISONANCIA CON LOS NUESTROS

CUANDO ACONTECE que las pasiones de la persona a quien principalmente
conciernen, se encuentran en armonia perfecta con las emociones de
simpatia del espectador, por necesidad le pareceran a ¢&ste justas y
decorosas, y adecuadas a sus objetos; y, por lo contrario, cuando
poniéndose en el caso descubre que no coinciden con sus personales
sentimientos, necesariamente habran de parecerle injustas e impropias, €
inadecuadas a los motivos que las mueven. Conceder nuestra aprobacion a
las pasiones ajenas como adecuadas a sus objetos, equivale, pues, a advertir
que simpatizamos sin reservas con ellas; y el desaprobarlas por
inadecuadas, es tanto como advertir que no simpatizamos del todo con ellas.
Quien resienta las injurias que he recibido, y advierta que yo las resiento
precisamente del mismo modo que ¢l, necesariamente aprueba mi
resentimiento. Aquel cuya simpatia palpita al unisono con mi dolor, no
podra menos que admitir la razon de mi pena. Quien admire el mismo
poema o la misma pintura, y los admire exactamente como los admiro yo,
debera, ciertamente, admitir lo bien fundado de mi admiracion. Quien
celebra la misma broma y rie conmigo, dificilmente podra negar la
propiedad de mi regocijo. Por lo contrario, la persona que en esas diversas
ocasiones, 0 bien no siente una emocion igual a la que experimento, o bien
su emocion no guarda proporcidon a la mia, no puede evitar su
desaprobacion hacia mis sentimientos por la disonancia con los suyos. Si mi
animosidad traspasa los limites de la indignacion provocada en mi amigo; si
mi afliccion excede lo que es capaz su mas tierna compasion; si mi
admiracion es, o demasiado viva, o demasiado fria para cuadrar con la suya;
si rio ruidosa y cordialmente cuando ¢l apenas sonrie, o, por lo contrario,
solamente sonrio cuando ¢l rie desbordadamente; en todos estos casos, en el
momento en que deja de considerar el objeto para observar la manera en



que me afecta, segin haya mas o menos desproporcion entre sus
sentimientos y los mios, incurriré en mayor o menor grado en su
desaprobacion, y en todos los casos son sus propios sentimientos la norma y
medida con que juzga los mios.

Conceder aprobacion a las opiniones ajenas, es adoptar esas opiniones,
y adoptarlas es aprobarlas. Si los mismos argumentos que te convencen,
también me convencen, €s que necesariamente apruebo tu conviccion; y si
no me convencen, necesariamente es que no la apruebo; mas tampoco
puedo concebir que haga lo uno sin lo otro. Por lo tanto, el aprobar o
desaprobar las opiniones ajenas, es admitido por todos que significa, ni mas
ni menos, advertir el consentimiento o el disentimiento con las nuestras.
Empero, tal es el mismo caso respecto a nuestra aprobacion o
desaprobacion de los sentimientos o pasiones de los otros.

Hay, ciertamente, algunos casos en que tal parece que concedemos
nuestra aprobacion sin simpatia o sin correspondencia de sentimientos, y en
los que, por consiguiente, el sentimiento aprobatorio aparece como algo
diferente de la percepcion de esa coincidencia. Sin embargo, una ligera
reflexion nos convencera de que, aun en estos casos, nuestra aprobacion se
funda, en ultima instancia, en una simpatia o correspondencia de esa
naturaleza. Pondré un ejemplo valiéndome de cosas muy frivolas, porque en
ellas los juicios de los hombres corren menos riesgo de haberse extraviado
por la aplicacién de sistemas erréneos. Es frecuente que aprobemos una
broma y admitamos que el regocijo de la reuniéon queda debidamente
justificado, aunque nosotros no la celebremos, ya porque, quiza, estemos de
mal humor, ya por estar distraidos con otros objetos. La experiencia, sin
embargo, nos ha ensefiado la clase de chiste que normalmente es capaz de
hacernos reir, y advertimos que ¢€ste es de €sos. Aprobamos, por lo tanto, el
regocijo de la reunion y consideramos que es natural y adecuado a su
objeto; porque, si bien en el momento nuestro humor no nos permite
participar, sentimos que normalmente nos habriamos regocijado con los
demas.

Lo mismo acontece respecto a todas las otras pasiones. Nos
encontramos en la calle con un desconocido que muestra las huellas de la



mas profunda afliccion, e inmediatamente se nos informa que acaba de
recibir la noticia de la muerte de su padre. Es imposible, en el caso, no
aprobar su pena. Sin embargo, puede acontecer frecuentemente, sin defecto
de humanidad por nuestra parte, que, lejos de participar en la vehemencia
de su dolor, apenas percibamos los incipientes impulsos de deferencia hacia
¢l. Tanto ¢l como su padre, quiza, nos son totalmente desconocidos; y bien
puede suceder que estemos ocupados en otras cosas y no dejemos tiempo
para que en la imaginacion se forme el cuadro de las diversas circunstancias
dolorosas que por necesidad le ocurren. La experiencia, sin embargo, nos ha
ensefiado que pareja desgracia, naturalmente, provoca semejantes extremos
de dolor, y sabemos que, de permitirnos reflexionar cabalmente sobre su
situacion, sin duda simpatizariamos sinceramente con ¢l. Es la consciencia
que nos formamos de esta simpatia condicional sobre lo que se funda
nuestra aprobacion de su dolor, aun en aquellos casos en que la simpatia no
llegue a ocurrir de hecho; y las reglas generales deducidas de nuestra
experiencia anterior, sobre lo que normalmente corresponderia en nuestros
sentimientos, impone un correctivo, en €sta como en muchas otras
ocasiones, a la impropiedad de nuestras emociones del momento.

El sentimiento o afecto cordial de que procede toda accion y del que
toda virtud o vicio debe depender en definitiva, puede ser considerado bajo
dos aspectos diversos, o en una doble relacion: primero, en relacion con las
causas que lo provocan o el motivo que lo ocasiona, y segundo, en relacién
con el fin que se propone o el efecto que tiende a producir.

En la adecuacion o inadecuacion, en la proporcidon o desproporcion que
el afecto mantenga respecto a la causa u objeto que lo mueve, consiste la
propiedad o impropiedad, el decoro o el desgarbo de la accidon consiguiente.

En la naturaleza beneficiosa o daiiina de los efectos que la accidon
persigue o tiende a producir, consiste el mérito o demérito de la accion, y
las cualidades por las que es acreedora de galardobn o merecedora de
castigo.

En los ultimos afios los filosofos han considerado principalmente la
finalidad de los afectos y han concedido poca atencion a la relacion en que
estan con la causa que los mueve. Sin embargo, en la vida diaria, cuando



juzgamos la conducta de alguna persona y los sentimientos que la
animaron, constantemente los consideramos bajo los dos aspectos. Al
censurar en otro los excesos del amor, de pesadumbre, de resentimiento, no
solo tenemos en cuenta los ruinosos efectos que tienden a producir, sino la
poca ocasion que los motivd. Los méritos de la persona favorecida,
decimos, no son tan grandes, su desgracia no es tan terrible, la provocacién
de que ha sido objeto no es tan insdlita, para que se justifique una tan
violenta pasion. Podriamos haber accedido, decimos; quiza hasta aprobado,
la vehemencia de su emocidn, si la causa guardara en algun modo cierta
proporcion con ella.

Cuando juzgamos de esa manera cualquier afecto para saber si estd en
proporcion o desproporcion con la causa que lo estimula, apenas es posible
que utilicemos otra regla o norma que no sea nuestra correspondiente
afeccion. Si al ponernos en el caso del otro descubrimos que los
sentimientos a que da ocasion coinciden y concuerdan con los nuestros,
necesariamente los aprobamos como proporcionados y adecuados a sus
objetos; pero, de no ser asi, necesariamente los desaprobamos como
extravagantes y fuera de toda proporcion.

Cada facultad de un hombre es la medida por la que juzga de la misma
facultad en otro. Yo juzgo de tu vista por mi vista, de tu oido por mi oido,
de tu razon por mi razon, de tu resentimiento por mi resentimiento, de tu
amor por mi amor. No poseo, ni puedo poseer, otra via para juzgar acerca de
ellas.

CAPITULO IV

SOBRE EL MISMO ASUNTO



Nos Es dable juzgar sobre la propiedad o impropiedad de los sentimientos
ajenos por su concordancia o disonancia con los nuestros, en dos distintas
ocasiones: o bien, primero, cuando consideramos los objetos que los
estimulan sin particular relacién con nosotros, ni con la persona de cuyos
sentimientos juzgamos, o, segundo, cuando se les considera como afectando
peculiarmente al uno o al otro.

Respecto a los objetos considerados sin particular relacion con nosotros
ni con la persona de cuyos sentimientos juzgamos; dondequiera que sus
sentimientos coinciden completamente con los nuestros, le atribuimos las
cualidades de buen gusto y discernimiento. La belleza de una llanura, la
grandiosidad de una montafa, los adornos de un edificio, la expresion de
una pintura, la composicion de una disertacion, la conducta de una tercera
persona, las proporciones entre distintas cantidades y nuUmeros, los
multiples aspectos que eternamente esta exhibiendo la gran maquina del
universo con los ocultos engranajes y resortes que los producen, todos los
asuntos generales de que se ocupan la ciencia y el buen gusto, son las cosas
que nosotros y nuestro compafiero consideramos como desprovistas de
peculiar relacidon respecto a los dos. Ambos las vemos desde el mismo
punto de vista, y no hay motivo para la simpatia, ni para ese cambio de
situacion imaginario de donde brota, a fin de que se produzcan, respecto a
esas cosas, la mas perfecta armonia de sentimientos y afectos. Si, no
obstante, con frecuencia acontece que nos afectan de distinto modo, ello
obedece, o bien a los diversos grados de atencion que nuestras diferentes
costumbres en la vida nos permiten conceder con facilidad a las distintas
partes de aquellos objetos complejos, o bien a los diversos grados de la
natural perspicacia en la disposicion mental a que esos objetos se dirigen.

Cuando los sentimientos de nuestro compafiero coinciden con los
nuestros en cosas de esta especie, que son obvias y faciles, y respecto de las
qué quiza jamas hayamos encontrado una sola persona que difiera de
nosotros, aunque, sin duda, les concedemos nuestra aprobacion, pensamos,
sin embargo, que a causa de esos sentimientos no merece alabanza o
admiracion. Pero cuando no so6lo coinciden con los nuestros, sino que los
guian y orientan; cuando al formarlos demuestra haber considerado muchas



cosas que habiamos pasado por alto, y logrado ajustarlos a las multiples
circunstancias de sus objetos, no sélo los aprobamos, sino que su insoélita e
inesperada sutileza y alcance asombra y sorprende, y nos parece que es en
alto grado merecedor de admiracion y aplauso. Porque la aprobacion,
exaltada por el asombro y la sorpresa, constituye ese sentimiento que con
propiedad se llama admiracion y del que el aplauso es la natural
manifestacion. El criterio de quien estima que la belleza exquisita es
preferible a la mas burda deformidad, o que admite que dos por dos son
cuatro, ciertamente serd aceptado por todo el mundo, pero con seguridad no
provocara gran admiracion. Es la sutileza y delicado discernimiento del
hombre de buen gusto que distingue las nimias y dificilmente perceptibles
diferencias de la belleza y la deformidad; es la comprensiva precision del
matematico experimentado, que desembrolla sin dificultad las mas
intrincadas y enredadas proporciones; es el egregio caudillo en la ciencia y
en las artes, el hombre que orienta y dirige nuestros propios sentimientos,
cuyo alcance y superior precision de talento nos pasma con asombro y
sorpresa, lo que provoca nuestra admiracion, y ¢l aparece condigno de
nuestro aplauso; y sobre estos cimientos se fundan casi todos los encomios
que se tributa a las llamadas virtudes intelectuales.

Podria pensarse que la utilidad de esas cualidades es lo primero que nos
las recomienda, y, sin duda, tal consideracion, cuando examinada, les
comunica un nuevo valor. Sin embargo, primariamente le damos nuestra
aprobacion al criterio de otro hombre, no por 1til, sino por justo, por exacto,
porque se compadece con la verdad y la realidad; y es evidente que si le
atribuimos esas cualidades, es porque descubrimos que concuerda con
nuestro propio criterio. Del mismo modo, el buen gusto nos es
primariamente acepto, no por util, sino por justo, por delicado, y porque es
adecuado a su objeto. La idea de la utilidad de todas las cualidades de esta
especie es claramente una ocurrencia posterior y no lo que primero nos las
recomienda a nuestra aprobacion.

Respecto a los objetos que de un modo especial nos afectan o a la
persona de cuyos sentimientos juzgamos, es a la vez mas dificil conservar
esa armonia y concordia, y al mismo tiempo, en sumo grado mas



importante. Normalmente, mi compafiero no considera la desgracia que me
ha acaecido o la injuria de que he sido victima, desde el mismo punto de
vista en que yo las considero. Me afectan mucho mas de cerca. No las
contemplamos desde el mismo sitio, como acontece con una pintura, un
poema o un sistema filoséfico, y, por lo tanto, propendemos a ser afectados
por ellas de modos muy distintos. Pero es mucho mas facil que pase por alto
la falta de esos sentimientos respecto a aquellos objetos tan indiferentes que
no conciernen ni a mi ni a mi compafiero, que respecto a lo que tanto me
interesa, como la desgracia que me ha acaecido o la injuria de que he sido
victima. Aunque tu desprecies esa pintura o ese poema o hasta ese sistema
filosofico que yo admiro, hay poco riesgo de que tengamos una rifia por ese
motivo. Razonablemente, ninguno de los dos podemos sentir gran interés
por ellos. Debieran todos ser asuntos de gran indiferencia para ambos, de tal
modo que, aun teniendo opiniones opuestas, nuestros afectos puedan seguir
siendo casi los mismos. Pero es cosa muy distinta respecto a aquellos
objetos por los que ti 0 yo estamos particularmente afectados. A pesar de
que tus opiniones en materias especulativas, a pesar de que tus sentimientos
en materia de gusto sean muy contrarios a los mios, facilmente podré pasar
por alto esa oposicion, y si tengo alguna moderacion, hasta me sera
agradable tu conversacion aun sobre esos mismos temas. Pero si careces de
condolencia por la desgracia que me ha acaecido, o la que tienes no guarda
proporcidn con la magnitud de la pena que me perturba; o si no te indignan
las injurias que he sufrido, o tu indignacion no guarda proporcion con el
resentimiento que me enajena, ya no podremos conversar sobre estos
asuntos. Nos volvemos intolerables el uno respecto al otro. Yo no puedo
soportar tu compaiiia, ni ti la mia. Te turbas ante mi vehemencia y pasion y
yo me irrito ante tu fria insensibilidad y falta de sentimiento.

En tales casos, para que pueda existir una correspondencia sentimental
entre el espectador y la persona afectada, el espectador debera, ante todo,
procurar, hasta donde le sea posible, colocarse en la situacion del otro y
hacer suyas todas las mas insignificantes circunstancias aflictivas de las que
probablemente ocurren al paciente. Deberd adoptar en su totalidad el caso
de su compaiero en todos sus mas minuciosos incidentes, y esforzarse por



traducir lo mas fielmente posible ese cambio le situacién imaginario en que
su simpatia se funda.

Pero, aun después de todo esto, las emociones del espectador estaran
muy propensas a quedar cortas junto a la violencia de lo que experimenta el
paciente. El hombre, si bien naturalmente inclinado a la simpatia, jamas
logra concebir lo que a otro le acontece, con la misma viveza pasional que
anima a la persona afectada. El cambio imaginario de situacion en que se
funda la simpatia es s6lo momentaneo. El pensamiento de la propia
seguridad, la idea de no ser en realidad el paciente, constantemente se hace
presente, y, aunque no impide concebir una pasion en cierta manera analoga
a la que experimenta el paciente, estorba el concebirlo con el mismo grado
de vehemencia. La persona afectada percibe esto, pero al mismo tiempo
desea apasionadamente una simpatia mas completa. Anhela el alivio que
solo una entera concordancia de afectos de los espectadores y suyos puede
depararle. Ver que las emociones de sus corazones palpitan al compas de la
propia violenta y desagradable pasion, es lo unico en que cifra su consuelo.
Pero solamente puede alcanzar esto rebajando su pasion al limite, hasta
donde sean capaces de llegar con €l los espectadores. Deberia, si se me
permite la expresion, matizar la agudeza de su tono, a fin de armonizarla y
concordarla con las emociones de quienes lo rodean. Lo que ellos sienten,
jamas sera igual a lo que €l siente, y la compasion nunca puede ser idéntica
a la pena primitiva, porque la secreta conviccion de que el cambio de
situacion, que origina el sentimiento de simpatia, es imaginario, no solo
rebaja el grado, sino que, en cierta medida, varia la especie, haciéndola
sensiblemente distinta. Sin embargo, es evidente que los dos sentimientos
mantienen una correspondencia mutua, suficiente para conservar la armonia
en la sociedad. Aunque jamas seran unisonos, pueden ser concordantes, y
esto es todo lo que hace falta y se requiere.

Tero, a fin de que pueda producirse esa concordia, la naturaleza ensefia
a la persona afectada a asumir hasta cierto punto las circunstancias de los
espectadores, del mismo modo que ensefia a €stos a asumir las de aquélla.
Asi como los espectadores constantemente se ponen en la situacion del
paciente para poder concebir emociones semejantes a las de éste, asi el



paciente constantemente se pone en la de aquéllos para concebir cierta
frialdad con que miran su suerte. Del mismo modo que ellos estan en
constante consideracion sobre lo que sentirian si fuesen en realidad
pacientes, asi ¢l procede constantemente a imaginar el modo en que
resultaria afectado si fuera uno de los espectadores de su propia situacion.
Asi como la simpatia los obliga a ver esa situacion hasta cierto punto por
sus 0jos, asi su simpatia lo obliga a considerarla, hasta cierto punto, por los
de ellos, y muy particularmente estando en su presencia y obrando bajo su
inspeccidén. Y como la pasion reflejada, asi concebida por €1, es mucho mas
débil que la original, necesariamente disminuye la violencia de lo que sentia
antes de estar en presencia de los espectadores, antes de que se hiciera cargo
del modo en que ellos resultarian afectados y antes de que considerase su
propia situacidn bajo esta luz candida e imparcial.

La mente, pues, raramente estd tan perturbada que la compaiiia de un
amigo no le restituya cierto grado de tranquilidad y sosiego. El pecho, hasta
cierto punto, se calma y serena en el momento en que estamos en su
presencia. Inmediatamente se nos hace presente la manera en que
considerard nuestra situaciébn, y por nuestra parte comenzamos a
considerarla del mismo modo, porque el efecto de la simpatia es
instantaneo. Esperamos menos simpatia de un simple conocido que de un
amigo. No es posible explayarnos con aquél, poniéndolo al tanto de todas
aquellas pequefas circunstancias que solamente al amigo podemos revelar;
de ahi que, ante el conocido, asumimos mas tranquilidad y pugnamos por
fijar nuestro pensamiento en aquellos perfiles generales de nuestra
situacion, que €l esté anuente a considerar. Alin menos simpatia esperamos
de una reunidon de desconocidos, y, por lo tanto, asumimos ante ella ain
mayor tranquilidad y también pugnamos por rebajar nuestra pasion al nivel
a que esa reunidn en que estamos sea capaz de seguirnos en nuestra
emocion. Y no es que se trate de una apariencia fingida, porque si realmente
somos duefios de nosotros mismos, la sola presencia de un conocido nos
sosegara en verdad, aun mas que la presencia de un amigo, y la de una
reunion de desconocidos todavia mas que la de un conocido.



La sociedad y la conversacion, pues, son los remedios mas poderosos
para restituir la tranquilidad a la mente, si en algin momento,
desgraciadamente, la ha perdido; y también son la mejor salvaguardia de
ese uniforme y feliz humor que tan necesario es para la satisfaccion interna
y la alegria. Los hombres retraidos y abstraidos que propenden a quedarse
en casa empollando las penas o el resentimiento, aunque sea frecuente que
esten dotados de mas humanidad, mas generosidad y de un sentido mas
pulcro del honor, sin embargo, rara vez poseen esa uniformidad de humor
tan comun entre los hombres de mundo.

CAPITULO V

DE LAS VIRTUDES AFABLES Y RESPETABLES

SOBRE ESTAS dos especies de esfuerzo, el del espectador por hacer suyos los
sentimientos de la persona afectada y el de ésta por rebajar sus emociones al
limite hasta donde sea capaz de llegar con ¢l el espectador, se fundan dos
distintos grupos de virtudes. Las tiernas, apacibles y amables virtudes, las
virtudes de candida condescendencia y de humana indulgencia, estan
fundadas en uno de ellos; las grandes, reverenciales y respetables, las
virtudes de negacion de si mismo, de dominio propio, aquéllas que se
refieren a la subyugacion de las pasiones, que sujetan todos los
movimientos de nuestra naturaleza a lo que piden la dignidad, el honor y el
decoro de nuestra conducta, se originan en el otro.

iCuan amable nos parece aquél cuyo corazon, lleno de simpatia, refleja
todos los sentimientos de aquellos con quien conversa, que se duele de sus
calamidades, que resiente las injurias que han recibido y se alegra con
motivo de la buena suerte que los alcanza! Cuando hacemos nuestra la



situacion de sus compaifieros, participamos en la gratitud que experimentan,
e imaginamos el consuelo que necesariamente reciben a causa de la tierna
simpatia de un tan afectuoso amigo. Y, por lo contrario, jcuan desagradable
se muestra aquel cuyo inflexible y obcecado corazén sélo siente para si,
pero es del todo insensible a la felicidad o desgracia ajenas! También en
este caso participamos del dolor que su sola presencia acarrea a quienquiera
que con ¢l conversa, y especialmente a aquellos con quienes estamos mas
dispuestos a simpatizar, los desventurados y agraviados.

Por otra parte jqué noble decoro y donaire en la conducta de quienes, en
su propio caso, logran ese recogimiento y dominio que constituyen la
dignidad de toda pasion y que la rebajan al limite hasta donde los demas
pueden participar en ella! Nos repugna ese dolor vociferante que, sin
miramiento, hace un llamado a nuestra compasion por medio de suspiros y
lagrimas y lamentos inoportunos. Pero veneramos ese pesar reservado,
callado y majestuoso, que solo se revela en la hinchazon de los ojos, en el
tremor de los labios y mejillas y en la distante, pero conmovedora frialdad
del comportamiento. Nos obliga a guardar igual silencio. Los observamos
con respetuosa atencion y vigilamos con ansiosa preocupaciéon nuestra
propia conducta, no sea que por alguna falta perturbemos esa concertada
tranquilidad, que tan enorme esfuerzo requiere para mantenerse.

Y, del mismo modo, la insolencia y brutalidad de la ira, cuando damos
rienda suelta a la furia, sin imponerle freno o restriccion, es de todas las
cosas la mas detestable. Pero admiramos ese noble y generoso
resentimiento que gobierna la secuencia de las mas grandes injurias, no por
la rabia que propenden a excitar en el pecho del agraviado, sino por la
indignacion que producen en el espectador imparcial; la que impide que se
escape toda palabra, todo ademan excesivo para lo que ese mas equitativo
sentimiento dicta, y que jamas, ni aun en pensamiento, intenta mayor
venganza, ni desea la infliccion de un mayor castigo de aquel cuya
ejecucion toda persona indiferente veria con agrado.

Y de ahi resulta que sentir mucho por los otros y poco por si mismo,
restringir los i1mpulsos egoistas y dejarse dominar por los afectos
benevolentes constituye la perfeccion de la humana naturaleza; y sélo asi



puede darse en la Humanidad esa armonia de sentimientos y pasiones en
que consiste todo su donaire y decoro. Y asi como amar a nuestro projimo
COmMo NnOos amamos a nosotros mismos es el gran principio cristiano, asi el
gran precepto de la naturaleza es tan s6lo amarse a si mismo como amamos
a nuestro préjimo, o, lo que es lo mismo, como nuestro préjimo es capaz de
amarnos.

Del mismo modo que el buen gusto y el discernimiento, entendidos
como cualidades condignas de encomio y admiracidon, se supone que
implican delicadeza de sentimientos y perspicacia de entendimiento nada
usuales, asi las virtudes de sensibilidad y de dominio sobre si mismo no se
concibe que consistan en los grados normales, sino en los grados poco
comunes de aquellas cualidades. La afable virtud de humanidad requiere,
seguramente, una sensibilidad que con mucho sobrepase lo poseido por el
grueso de la vulgaridad de los hombres. La grande y eminente virtud de la
magnanimidad, sin duda exige mucho mas que los grados de dominio sobre
si mismo de que es capaz el mas débil de los mortales. Asi como en los
grados usuales de las cualidades intelectuales no hay talento, asi en los
grados comunes de las morales no hay virtud. La virtud es excelencia, algo
excepcionalmente grande y bello, que se eleva muy por encima de lo vulgar
y corriente. Las virtudes afables consisten en ese grado de sensibilidad que
nos sorprende por su exquisita e insoOlita delicadeza y ternura; las
reverenciales y respetables, en ese grado del dominio de si mismo que
pasma por su asombrosa superioridad sobre las mas rebeldes pasiones de la
naturaleza humana.

Hay a este respecto una diferencia considerable entre la virtud y el mero
decoro; entre aquellas cualidades y acciones que son dignas de la
admiracion y el aplauso, y aquéllas que simplemente merecen nuestra
aprobacion. En muchas ocasiones, obrar con todo decoro no requiere mas
que el comun y corriente grado de sensibilidad o dominio de si mismo que
es patrimonio hasta de los mas despreciables hombres, y algunas veces ni
eso es necesario. Asi —para poner un ejemplo muy modesto—, comer
cuando tenemos hambre, es, ciertamente, en circunstancias ordinarias, algo
que es perfectamente correcto y debido, y no puede menos que ser aprobado



como tal por todo el mundo. Nada, sin embargo, seria mas absurdo que
decir que fuera virtuoso.

Por lo contrario, es frecuente que haya un considerable grado de virtud
en aquellos actos que estan lejos del mas perfecto decoro, porque es posible
que se aproximen a la perfeccion mas de lo que podria suponerse en
circunstancias en que alcanzarla fuese en extremo dificil, y tal vez es el
caso muy frecuente en ocasiones en que hace falta un muy enérgico
esfuerzo de dominio propio. Hay situaciones que pesan tanto sobre la
naturaleza humana, que el mayor grado de dominio propio a que puede
aspirar una tan imperfecta criatura como es el hombre, no basta para acallar
del todo la voz de la flaqueza humana, ni aminorar la violencia de las
pasiones hasta ese tono de moderacion en que el espectador imparcial pueda
compartirlas. Aunque en estos casos, por lo tanto, el comportamiento del
paciente no alcance el mas perfecto decoro, puede de todos modos ser digno
de aplauso, y hasta en cierto sentido puede reputarse virtuoso. Bien puede
aun ser muestra de un esfuerzo generoso y magnanimo del que la mayoria
de los hombres sean incapaces, y aun cuando no llegue a la perfeccion
absoluta, se aproxima mdas a la perfeccion de lo que en semejantes
circunstancias dificiles es comin encontrar o esperar.

En estos casos, cuando ponderamos el grado de reproche o aplauso que
pueda corresponder a un acto, es muy frecuente que echemos manos de dos
distintas normas. La primera es la idea que nos formamos de la més cabal
propiedad y perfeccion que, en esas dificiles situaciones, jamas ha
alcanzado ni puede alcanzar la conducta humana; y al comparar con ella las
acciones comunes de los hombres, aparecerdn siempre reprochables e
imperfectas. La segunda £s la idea que tenemos del grado de propincuidad o
alejamiento de esa completa perfeccion, usualmente alcanzado en las
acciones de la mayoria de los hombres. Todo aquello que exceda de ese
grado, pese a la distancia a que pueda estar de la perfeccion absoluta, nos
parecerd digno de aplauso, y aquello que se quede corto, digno de censura.

De esa manera es como juzgamos los productos de todas las artes que se
dirigen a la imaginacion. Cuando un critico examina la obra de cualquiera
de los grandes maestros de la poesia o de la pintura, algunas veces lo hace



mediante la imagen que se ha formado de la perfeccion, al que ni esa ni
ninguna otra obra humana puede llegar; y mientras la compare con ese
modelo ideal, solamente descubrira en ella faltas e imperfecciones. Pero
cuando llegue a considerar el lugar que le corresponde entre las demas
obras de la misma especie, por necesidad aplicard en la comparacion una
muy distinta norma, o sea el grado de excelencia comunmente alcanzado en
ese arte; y cuando juzga la obra por esta nueva medida, puede muy bien
aparecer como merecedora del mas ruidoso aplauso, toda vez que se
aproxima mas a la perfeccion que la mayoria de las demds obras que
puedan ponerse en competencia con ella.



SECCION II. DE LOS GRADOS DE LAS
DISTINTAS PASIONES QUE SON
COMPATIBLES CON EL DECORO

INTRODUCCION

EL DECORO de toda pasion movida por objetos que guardan una peculiar
relacion con nosotros, el grado a que el espectador pueda acompafiarnos,
deberd descansar, evidentemente, en una cierta mediania. Si la pasion es
demasiado vehemente o demasiado apocada no puede participar en ella. El
dolor y el sentimiento causados por desgracias y agravios particulares, por
ejemplo, facilmente son demasiado vehementes, y asi acontece para la
mayoria de los hombres. Pueden también, aunque sea mas raro, ser
demasiado apocados. Al exceso lo llamamos flaqueza y frenesi, y al
defecto, estupidez, insensibilidad y carencia de espiritu. En ninguno de los
dos podemos tomar parte, pero el verlos nos asombra y confunde.

Sin embargo, esa mediania en que radica la propiedad y decencia es
distinta en las distintas pasiones. En algunas es elevada, de poca altura en
otras.

Hay algunas pasiones en las que resulta indecente la vehemencia de sus
expresiones, aun en aquellos casos en que es aceptado que no podemos



dejar de sentirlas con gran violencia; y hay otras cuyas mas impetuosas
manifestaciones son en mas de una ocasién en extremo agraciadas, aun
cuando las pasiones en si no lleguen necesariamente a esa altura. Son las
primeras, aquellas pasiones con las que, por algun motivo, hay poca o
ninguna simpatia; las segundas son aquellas que, por otras causas, la
inspiran grandemente. Y si nos ponemos a considerar toda la diversidad de
las pasiones de la naturaleza humana, descubriremos que se las reputa
decentes o indecentes, en justa proporcion a la mayor o menor disposicion
que tenga la humanidad a simpatizar con ellas.

CAPITULO IV

DE LAS PASIONES SOCIALES

Asi coMO una simpatia unilateral es lo que hace, en la mayoria de las
ocasiones, que todo el repertorio de pasiones que acaban de mencionarse
sean poco agraciadas y desagradables, asi hay otro repertorio opuesto, para
el que una simpatia compartida hace que por lo general sean
particularmente agradables y propias. La generosidad, la humanidad, la
benevolencia, la compasidén, la mutua amistad y el aprecio, todos los
sentimientos sociales y benévolos, cuando se manifiestan en el semblante o
comportamiento, hasta hacia aquellos con quienes no tenemos relaciones
especiales, casi siempre agradan al espectador indiferente. Su simpatia por
la persona que experimenta esas pasiones coincide exactamente con su
cuidado por la persona objeto de ellas. El interés que como hombre debe
tener por la felicidad de esta ultima, aviva su simpatia con los sentimientos
de la otra persona cuyas emociones se ocupan del mismo objeto. Tenemos
siempre, por lo tanto, la mas fuerte inclinacion a simpatizar con los afectos



benévolos. Por todos motivos se nos presentan como agradables.
Compartimos la satisfaccion, tanto de la persona que los experimenta como
de la persona que es objeto de ellos. Porque, asi como ser objeto del odio e
indignacion procura mas dolor que todos los males que de sus enemigos
pueda temer un hombre denodado; asi hay una satisfaccion en saberse
amado, lo cual, para una persona de delicada sensibilidad, es de mayor
importancia para la felicidad que todas las ventajas que pudiera esperar de
ello. (Hay, acaso, cardcter mas detestable que el de quien se goza en
sembrar la discordia entre los amigos, y convertir su mas tierno amor en
odio mortal? Y sin embargo, ;jen qué consiste la atrocidad de tan
aborrecible agravio? ;Acaso en haberlos privado de los frivolos buenos
oficios, que, de haber continuado su amistad, podian esperar el uno del
otro? Consiste en privarlos de la amistad misma, en haberles robado su
mutuo afecto de donde ambos obtenian tanta satisfaccion; consiste en
perturbar la armonia de sus corazones, y en haber puesto fin a ese feliz
comercio que hasta entonces subsistia entre ellos. Ese afecto, esa armonia,
ese comercio, son percibidos no solamente por los sensibles y delicados,
sino aun por los hombres mas groseros y vulgares, como algo de mas
importancia para la felicidad que todos los pequeios servicios que pueden
esperarse de ellos.

El sentimiento del amor es en si agradable a la persona que lo
experimenta. Alivia y sosiega el pecho, bien parece que favorece los
movimientos vitales y estimula la saludable condicion de la constitucion
humana; y hacese ain mas delicioso con la conciencia de la gratitud y
satisfaccidn que necesariamente debe provocar en quien es objeto de €l. Su
mutuo miramiento los hace felices el uno en el otro, y la simpatia, con ese
mutuo miramiento, los hace agradables a todas las demas personas.



SEGUNDA PARTE

DEL MERITO Y EL DEMERITO, O DE LOS
OBJETOS DE RECOMPENSA Y CASTIGO



SECCION I. DEL SENTIDO DEL MERITO Y
DEMERITO

CAPITULO I

QUE TODO LO QUE PARECE SER OBJETO PROPIO DE LA
GRATITUD, PARECE MERECER RECOMPENSA; Y QUE, DEL MISMO
MODO, TODO LO QUE PARECE SER OBJETO PROPIO DE
RESENTIMIENTO, PARECE MERECER CASTIGO

A NOSOTROS nos aparecera, pues, como merecedor de recompensa, aquel
acto que se ofrezca como el objeto propio y aceptado de ese sentimiento
que mas inmediata y directamente nos incita a la recompensa, o sea a
hacerle bien a otro. Y del mismo modo, aparecera como merecedor de
castigo aquel acto que se ofrezca como objeto propio y aceptado de ese
sentimiento que mas inmediata y directamente nos incita al castigo, o sea a
infligirle un dafio a otro.

El sentimiento que mas inmediata y directamente nos incita a la
recompensa es la gratitud; el que més inmediata y directamente nos incita al
castigo, es el resentimiento.

A nosotros nos aparecera, pues, como merecedor de recompensa aquel
acto que se ofrezca como el objeto propio y aceptado de la gratitud; asi



como, por la otra parte, aparecera como merecedor de castigo aquel acto
que se ofrezca como el objeto propio y aceptado del resentimiento.

Recompensar es remunerar, devolver el bien por el bien que se ha
recibido. Castigar es, también, recompensar, remunerar, aunque de distinto
modo; es devolver el mal por el mal que se ha hecho.

Hay otras pasiones, ademads de la gratitud y del resentimiento, que hacen
interesarnos en la felicidad o desgracia ajenas; pero no hay ninguna que, de
un modo tan directo, nos mueva a convertirnos en instrumento de una u
otra. El amor y estimacion producidos por el trato y la habitual aceptacion
mutua, forzosamente nos llevan a regocijarnos de la buena suerte de quien
es objeto de tan agradables emociones, y, en consecuencia, a prestarnos
voluntariamente a tomar parte en su fomento. Nuestro amor, sin embargo,
esta plenamente satisfecho, aunque la buena suerte le venga sin nuestro
auxilio. Esta pasion no conoce mas deseo que el de verlo feliz,
independientemente del autor de su prosperidad. Pero la gratitud no queda
satisfecha de la misma manera. Si alguien hace feliz a la persona con quien
estamos muy obligados, sin nuestra intervencion, aunque esto agrade
nuestro amor, no por eso queda satisfecha nuestra gratitud. Hasta que la
hayamos recompensado, hasta que hayamos sido instrumentos en el
fomento de su felicidad, nos sentimos ain cargados con esa deuda que sus
pasados servicios nos ha impuesto.

Y, del mismo modo, el odio y la aversion producidos por la habitual
reprobacion, con frecuencia pueden conducirnos a sentir un maligno
regocijo por la desgracia de ese hombre cuyo comportamiento y caracter
produce en nosotros una tan dolorosa pasion. Mas, aunque la aversion y el
odio nos impiden toda simpatia y a veces hasta nos predisponen a
regocijarnos de la afliccion ajena, sin embargo, no habiendo resentimiento
—s1 ni nosotros ni nuestros amigos han sido en lo personal grandemente
provocados—, estas pasiones no nos llevaran, naturalmente, a desear el
convertirnos en agentes activos de esa afliccion.

Pero, con el resentimiento, la cosa es muy otra: si la persona que nos
infiri6 un gran agravio porque, por ejemplo, asesind a nuestro padre o
hermano, muriese al poco tiempo de una fiebre, o aun fuese ejecutada a



cuenta de algiin otro crimen, aunque esto bien pudiera aliviar nuestro odio,
no daria plena satisfaccion a nuestro resentimiento. El resentimiento nos
incitaria a desear, no solo el castigo, sino que el castigo procediese de
nosotros y a cuenta precisamente del agravio de que fuimos victimas. El
resentimiento no se satisface plenamente, a no ser que el ofensor no sélo
padezca a su vez, sino que padezca a causa de ese especifico agravio que
por su culpa sufrimos nosotros. Es necesario que se arrepienta y lamente
precisamente de ese acto, a fin de que otros, temerosos de hacerse
acreedores a un castigo semejante, se aterroricen de incurrir en igual culpa.
La natural satisfaccion de esta pasion tiende por cuenta propia a producir
las finalidades politicas del castigo: la regeneracion del criminal y la
ejemplaridad para el publico.

La gratitud y el resentimiento son, por lo tanto, los sentimientos que
mas inmediata y directamente incitan a la recompensa y al castigo. Asi,
pues, nos aparecera como merecedor de recompensa, quien aparezca como
el objeto propio y acepto de gratitud; y como merecedor de castigo, quien lo
sea de resentimiento.

CAPITULO II

DE LOS OBJETOS PROPIOS DE GRATITUD RESENTIMIENTO

SER EL objeto propio y acepto de gratitud, o bien de resentimiento, no puede
significar sino ser objeto de aquella gratitud, y de ese resentimiento que,
naturalmente, parece el decoroso y aceptable.

Pero éstas, al igual que todas las demds pasiones de la naturaleza
humana, parecen decorosas y aceptadas cuando en el corazon de todo



espectador imparcial hay simpatia por ellas, cuando todo circunstante
indiferente participa de ellas y las comparte.

Por lo tanto, aparecera como merecedor de recompensa quien para una
persona o personas resulte ser objeto de una gratitud que todo corazon
humano esté dispuesto a experimentar, y, por lo tanto, a aplaudir; y, por otra
parte, aparecera como merecedor de castigo quien, del mismo modo, sea
para una persona o personas el natural objeto de un resentimiento que el
pecho de todo hombre razonable esta dispuesto a albergar y a otorgarle su
simpatia. A nosotros, sin duda, nos parecera merecedor de recompensa
aquel acto que todos los que lo conocen desearian recompensar, y por ello
se alegran de ver premiado; y con la misma seguridad aparecera digno de
castigo aquel acto que enoja a todos los que de €l tienen noticia, y por tal
motivo les causa regocijo ver su castigo.

1. Asi como simpatizamos con la alegria de nuestros compaiieros
cuando prosperan, asi nos aunamos a la complacencia y satisfaccion con
que, naturalmente, juzgan aquello que es causa de su ventura. Nos entramos
en el amor y afecto que por ella conciben, y también empezamos a amarla.
Nos causaria pena por su bien si fuese destruida, y hasta si estuviese
demasiado distante y fuera del alcance de sus cuidados y proteccion, aun
cuando nada perdiese por su ausencia, salvo el placer de contemplarla. Si es
un ente humano el que de ese modo ha sido afortunado instrumento de la
felicidad de sus projimos, el caso es atin més agudo. Cuando vemos que un
hombre es socorrido, protegido y remediado por otro, nuestra simpatia con
la felicidad de la persona asi beneficiada sOlo sirve para animar nuestra
participacion en el sentimiento de gratitud que experimenta hacia el
benefactor. Cuando miramos a la persona causante de esa felicidad con los
ojos con que imaginamos debe mirarla el otro, el benefactor se nos presenta
bajo la mas atractiva y amable de las luces. Por lo tanto, prontamente
simpatizamos con el agradecido afecto que siente por esa persona con quien
esta tan obligado, y, en consecuencia, aplaudimos las concesiones que esta
dispuesto a hacer en devolucion de los buenos oficios de que ha sido objeto.
Como compartimos sin reserva el afecto que originan esas concesiones,
forzosamente se nos figuran muy propias y adecuadas a su objeto.



2. Del mismo modo, asi como simpatizamos con la pena de nuestro
projimo cuando presenciamos su afliccion, asi también compartimos su
aborrecimiento y aversion hacia lo que la motiva. Nuestro corazén, que
prohija y palpita al unisono con su pena, también se siente animado por ese
espiritu con que pugna por alejar o destruir lo que la ha causado.

La indolente y pasiva condolencia con que lo acompainamos en sus
sufrimientos, prontamente se torna en ese mas enérgico y activo sentimiento
con que participamos en su esfuerzo por ahuyentarlos, o por satisfacer su
aversion hacia lo que los ha ocasionado. El caso es mucho mas agudo
cuando es un ente humano el causante del sufrimiento. Cuando vemos que
un hombre es oprimido o agraviado por otro, la simpatia que
experimentamos por la afliccidon del paciente, tal parece que solo sirve para
animar nuestra condolencia por el resentimiento que tiene hacia el ofensor.
Nos regocija verlo agredir a su vez a su adversario, y estamos ansiosos y
prontos a concederle nuestro apoyo en su esfuerzo por defenderse, o, dentro
de cierto grado, hasta por vengarse. Si por acaso el agraviado pereciese en
la reyerta, no solo simpatizamos con el positivo resentimiento de sus
amigos y parientes, sino con el imaginario resentimiento que en nuestra
fantasia diputamos al muerto, quien ya no es capaz de sentir ni de
experimentar ninguna otra sensacion humana.

Los tormentos que se supone obsesionan el suefio del asesino, los
fantasmas que la supersticion imagina salidos de los sepulcros para exigir la
venganza sobre quienes le acarrearon un prematuro fin, todo ello obedece a
esa natural simpatia con el resentimiento imaginario de la victima. Y, por lo
menos, respecto a ¢éste, el mas execrable de todos los crimenes, la
Naturaleza, con prioridad a toda consideracion sobre la utilidad del castigo,
ha grabado de ese modo en el corazon humano, con caracteres profundos e
indelebles, la inmediata e instintiva aprobacion de la sagrada y necesaria ley
del desagravio.



CAPITULO I1I

QUE DONDE NO HAY APROBACION DE LA CONDUCTA DE LA
PERSONA QUE CONFIERE UN BENEFICIO, HAY ESCASA SIMPATIA
CON LA GRATITUD DE QUIEN LO RECIBE; Y QUE, POR LO
CONTRARIO, DONDE NO HAY REPROBACION DE LOS MOTIVOS DE
LA PERSONA QUE HACE EL DANO, NO HAY NINGUNA ESPECIE DE
SIMPATIA CON EL RESENTIMIENTO DE QUIEN LO SUFRE

Es DE de advertirse, sin embargo, que no obstante todo lo benéfico, por una
parte, o todo lo dafioso, por la otra, que los actos o intenciones de la persona
que actia puedan haber sido para la otra persona sobre quien (si se me
permite la expresion) se obra, si, en el primer caso, parece que no hubo
propiedad en los motivos del agente, y no podemos compartir los afectos
que movieron su conducta, tendremos escasa simpatia con la gratitud de la
persona que recibe el beneficio. O si, en el otro caso, parece que no hubo
impropiedad en los motivos del agente, y, por el contrario, los afectos que
movieron su conducta son tales que forzosamente compartimos, no
tendremos ninguna simpatia con el resentimiento de la persona que lo sufre.
En el primer caso, parece que es poca la gratitud debida, y todo
resentimiento parece injusto en el otro. Uno de los actos parece merecer
poca recompensa; el otro, ameritar ningln castigo.

1. Primero, digo que alli donde no podamos simpatizar con los afectos
del agente, donde parezca que no hay propiedad en los motivos que
movieron su conducta, estamos menos dispuestos a compartir la gratitud de
la persona que recibio el beneficio de sus actos. Nos parece que una muy
escasa correspondencia se debe a esa insensata y prodiga generosidad, que
acarrea los mayores beneficios a causa de los mas triviales motivos, y
concede una posicion a un hombre, simplemente porque acontece que su
nombre y apellido son los mismos que los del donador. Servicios de esa
clase no parece que exijan una recompensa proporcionada. Nuestro
desprecid por la insensatez del agente, estorba compartir plenamente la
gratitud de la persona beneficiada. Su benefactor nos parece indigno de ese



sentimiento. Como al ponernos en el lugar de la persona a quien ha sido
hecho el favor sentimos que no podriamos concebir gran veneracion por tal
benefactor, facilmente la eximimos de ese sumiso respeto y estimacion que
nos parecerian debidos a una persona mejor acreditada, y con tal de que
siempre trate a sus menos encumbrados amigos con bondad y humanidad,
estamos dispuestos a perdonarle la falta de maltiples atenciones y
consideraciones que exigiriamos tratdndose de un protector mas digno.
Aquellos principes que con la mayor profusion han colmado de riquezas,
poder y honores a sus favoritos, pocas veces han provocado ese grado de
adhesion a sus personas, que con frecuencia han disfrutado otros que fueron
mas parcos en sus favores. La bien intencionada, pero poco juiciosa,
prodigalidad de Jacobo I de Gran Bretana, al parecer no atrajo a nadie a su
persona, y este principe, a pesar de su indole sociable e inocua, por lo visto
vivid y muri6 sin un solo amigo. La clase media toda y la nobleza entera de
Inglaterra expusieron la vida y hacienda en la causa de su mas moderado y
célebre hijo, no obstante la frialdad y distante gravedad de su porte habitual.

2. Segundo, digo que alli donde la conducta del agente parece que
obedece del todo a motivos y afectos que compartimos plenamente y
aprobamos, no nos es posible tener simpatia con el resentimiento del
paciente, no obstante lo crecido que pueda ser el dano que se le haya
causado. Cuando dos gentes disputan, si hacemos causa comun y
adoptamos el resentimiento de una de ellas, es imposible compartir el de la
otra. Nuestra simpatia con la persona cuyos motivos prohijamos y que, por
lo tanto, pensamos estan en lo justo, no puede menos que endurecernos
contra todo sentimiento favorable a la otra, a quien por necesidad hemos de
considerar como del lado de la sinrazén. Por eso, todo lo que ésta haya
sufrido, siempre que no exceda de lo que segin nuestro deseo debia sufrir y
siempre que no exceda de lo que nuestra indignacion por simpatia nos
incitara a infligirle, no puede ni desagradarnos ni provocarnos. Cuando un
asesino inhumano es llevado al cadalso, aunque sentimos alguna compasion
por su desgracia, no podemos tener ninguna simpatia por su resentimiento,
caso de que fuera tan absurdo de expresarlo respecto de su acusador o su
juez. La natural tendencia de la justa indignacion de éstos contra un tan vil



criminal es ciertamente de lo mas fatal y ruinoso para ¢él. Pero seria
imposible que nos desagradase la tendencia de un sentimiento que,
poniéndonos en el caso, experimentamos como inevitable en nosotros
mismos.

CAPITULO IV

RECAPITULACION DE LOS CAPITULOS PRECEDENTES

[. Por lo tanto, no simpatizamos plena y cordialmente con la gratitud de
un hombre hacia otro, simplemente porque ha sido el causante de su buena
suerte, a no ser que participemos de los motivos que para ello lo
impulsaron. Hacese necesario que nuestro corazon prohijé las razones del
agente y lo acompatie en los afectos que influyeron en su conducta, antes de
que pueda por entero simpatizar y latir a compds con la gratitud de la
persona beneficiada por sus actos. Si la conducta del benefactor no aparece
como apropiada, pese a lo benéfico de sus efectos, no exige, ni
forzosamente requiere, una recompensa proporcionada a ellos.

Empero, cuando a la tendencia benéfica de la accion se une la propiedad
del afecto de que procede, cuando por entero simpatizamos y compartimos
los motivos del agente, el amor que concebimos por ¢l en cuanto tal,
acrecienta y aviva nuestra simpatia por la gratitud de quienes le deben la
prosperidad a su buen proceder. Tal parece que sus acciones exigen, Y,
puede decirse claman, por una proporcionada recompensa. Nosotros
entonces compartimos sin reserva aquella gratitud que impulsa a otorgarla.
Es entonces, al simpatizar de ese modo y al aprobar el sentimiento que
impulsa a la recompensa, cuando a nuestros ojos el benefactor aparece
como adecuado objeto de galardon. Al aprobar y compartir el afecto de



donde procede un acto, necesariamente aprobamos el acto, y consideramos
que la persona hacia quien aquél va dirigido es su apropiado y adecuado
objeto.

CAPITULO V

EL ANALISIS DEL SENTIDO DEL MERITO Y DEL DEMERITO

1. Por lo tanto, asi como nuestro sentido de lo apropiado de la conducta
surge de lo que llamaré simpatia directa con los afectos y motivos de la
persona que obra, asi nuestro sentido de su merecimiento surge de lo que
llamaré una simpatia indirecta con la gratitud de la persona sobre quien,
valga la expresion, se obra.

Como nos es imposible, en verdad, compartir plenamente la gratitud de
la persona que recibe el beneficio, a no ser que de antemano aprobemos los
motivos del benefactor, asi a causa de esto, el sentido de merecimiento
resulta ser un sentimiento compuesto, integrado por dos distintas
emociones: una simpatia directa con los sentimientos del agente, y una
simpatia indirecta con la gratitud de quienes reciben el beneficio de sus
actos.

En muchas ocasiones facilmente podemos distinguir esas dos distintas
emociones, combinandose y uniéndose en nuestro sentido del mérito de un
individuo o de una accion en particular. Cuando leemos en la historia acerca
de ciertos actos de justa y benéfica grandeza de animo, jcuan ansiosamente
compartimos tales propositos!, jcomo nos alienta esa animosa generosidad
que los orienta!, jcuan deseosos estamos por su feliz éxito!, jcuan dolidos
por su fracaso! En la imaginacién nos convertimos en la persona cuyos
actos se nos relatan: nuestra fantasia nos transporta a los lugares en que



acontecieron aquellas lejanas y olvidadas aventuras, y nos figuramos que
desempeiiamos el papel de un Escipion o de un Camilo, de un Timoleén o
de un Aristides. Pero, hasta aqui, nuestros sentimientos se fundan en la
simpatia directa con la persona que actiia. Mas la simpatia indirecta con
quienes resultan beneficiados, no es menos sentida por nosotros. Al
ponernos en la situacion de éstos, jcudn ardorosa y afectuosamente
compartimos su gratitud hacia quienes les sirvieron de un modo tan
esencial! Abrazamos, como quien dice, juntamente con ellos a su
benefactor. Nuestro corazon estd pronto a simpatizar con los mas
exagerados arrebatos de su agradecimiento. Pensamos que no hay bastantes
honores ni galardon que ellos puedan conferirle, y cuando asi recompensan
sus servicios, cordialmente aplaudimos y participamos en su sentimiento;
pero nos escandalizan excesivamente, si por su comportamiento,
demuestran tener poco sentido de la obligacion en que se hallan. En
resumen, nuestro sentido del meérito de tales actos, de la conveniencia y
justicia de premiarlos y de hacer que la persona que los ejecutd, a su vez
reciba agrado, surge de esas emociones de simpatia que son la gratitud y el
amor, con las que, al hacer nuestra la situacion de la persona principalmente
afectada, nos sentimos naturalmente transportados hacia ese hombre que
fue capaz de obrar con tan pertinente y noble beneficencia.

2. Del mismo modo, como nuestro sentido de la impropiedad del
comportamiento surge de la falta de simpatia, o de una directa antipatia
hacia los afectos y motivos del agente, asi nuestro sentido del demérito
surge de lo que aqui también llamaré una simpatia indirecta con el
resentimiento del paciente.

Como, ciertamente, nos es imposible compartir el resentimiento del
paciente, a no ser que el corazon de antemano desapruebe los motivos del
agente y renuncie a toda simpatia con ellos, asi, por tal motivo, el sentido
del demérito, y también el del meérito, parecen ser un sentimiento
compuesto, integrado por dos distintas emociones: una antipatia directa con
los sentimientos del agente y una simpatia indirecta con el resentimiento del
paciente.



Nota.— El atribuir de ese modo nuestro natural sentido del demérito de
las acciones humanas a una simpatia con el resentimiento del paciente,
quiza parezca a la mayoria de las gentes una degradaciéon de ese
sentimiento. El resentimiento es comunmente considerado como una pasion
tan odiosa, que las gentes se sentiran inclinadas a pensar que es imposible
que un principio tan laudable como lo es el sentido del demérito del vicio,
est¢ de algin modo fundado en ¢él. Pero quiza estardn mejor dispuestas a
aceptar que nuestro sentido del mérito de las buenas acciones se funda en la
simpatia con la gratitud de las personas por ella beneficiadas, y ello, porque
la gratitud, asi como todas las demas pasiones benévolas, se considera como
un principio afable que en nada puede menoscabar el valor de lo que se
funda en ¢él. Sin embargo, la gratitud y el resentimiento evidentemente son,
desde todo punto de vista, la contrapartida el uno de la otra; y si nuestro
sentido del mérito surge de la simpatia por la una, nuestro sentido del
desmerecimiento no puede menos que originarse de la complacencia por el
otro.

Considérese también que, si es cierto que el resentimiento en los grados
en que con demasiada frecuencia lo vemos, es, quiz4, la mas odiosa de
todas las pasiones, no por eso lo desaprobamos cuando, debidamente
humillado, se rebaja al nivel de la indignacion del espectador que simpatiza.

Cuando nosotros, siendo simples circunstantes, sentimos que nuestra
propia animosidad corresponde en todo a la del paciente, cuando el
resentimiento de éste en ningun punto excede al nuestro, cuando ni una
palabra, ni un ademan se le escapa que denote una emocidon mas violenta
que la experimentada por nosotros, y cuando en modo alguno se propone
infligir un castigo que pase de los limites de aquél que a nosotros nos
alegraria ver infligido, o del que nosotros, con tal motivo, aun deseariamos
ser instrumentos, es imposible que dejemos de aprobar plenamente su
sentimiento. En este caso, nuestra propia emocidén necesariamente lo
justificard ante nuestros ojos. Y como la experiencia nos ensefia cuan
incapaz de tal moderacion es la mayoria de los hombres, y cudn grande el
esfuerzo requerido para aminorar el grosero e indisciplinado impulso del



resentimiento hasta esa ecuanimidad, no podemos menos que concebir en
grado considerable cierta estimacion y admiracién hacia quien demuestra
ser capaz de ejercer tanto dominio sobre una de las mas rebeldes pasiones
de su naturaleza. Cuando el rencor del paciente excede, como casi siempre
acontece, de lo que nosotros podemos participar en ¢él, como no lo
compartimos necesariamente lo reprobamos. Hasta nuestra reprobacion
llega a mas de lo que seria por igual exceso en cualquiera otra pasion de las
derivadas de la imaginacion. Y este en demasia violento resentimiento, en
lugar de invitarnos a compartirlo, se convierte en si en objeto de nuestro
resentimiento e indignacion. Compartimos el resentimiento contrario que es
el de la persona objeto de aquella emocion injusta y que se encuentra en
peligro de sufrirla. La venganza, por lo tanto, exceso de resentimiento,
aparece como la mas detestable de todas las pasiones y es objeto del horror
e indignacion de todos. Y como la manera en que esta pasion comunmente
se revela entre los hombres, es cien por una excesiva y no moderada,
propendemos a considerarla del todo odiosa y detestable, porque lo es en su
forma mas usual. Sin embargo, la Naturaleza, aun en el actual estado
depravado de la especie humana, al perecer no nos ha tratado tan
despiadadamente dotandonos de algun principio que sea en su integridad y
a todas luces perverso, o que, en algun grado o por algiin motivo, no pueda
ser objeto apropiado de encomio y aprobacion. Hay ocasiones en que
sentimos que esta pasion, por lo general demasiado vehemente, puede
asimismo ser demasiado débil. A veces nos lamentamos porque
determinada persona muestra poco espiritu y tiene un sentido demasiado
apocado de las injurias de que ha sido victima, y tan pronto estamos a
despreciarla por el defecto como a odiarla por el exceso de esta pasion.

Seguramente quienes escribieron por inspiracion divina no habrian
hablado, ni con tanta frecuencia ni tan expresamente, de la ira y enojo de
Dios, si hubiesen considerado, aun para una tan imperfecta y débil criatura
como es el hombre, que en todos los grados esas pasiones eran malignas y
perversas.

Adviértase también que la presente investigacion no se ocupa de una
cuestion de derecho, por decirlo asi, sino de una cuestion de hecho. No



estamos examinando por ahora sobre qué principios aprobaria un ente
perfecto el castigo de las malas acciones, sino sobre qué principios lo
aprueba de hecho una criatura tan débil e imperfecta como es el hombre. Es
evidente que los principios que acabo de mencionar tienen un efecto muy
considerable sobre sus sentimientos, y parece sabiamente ordenado que asi
sea. La existencia misma de la sociedad requiere que la inmerecida y no
provocada malignidad quede restringida por adecuados castigos y, por
consecuencia, que la infliccion de tales castigos sea considerada como una
accion conveniente y laudable. Aunque el hombre, por lo tanto, esté
naturalmente dotado del deseo de bienestar y conservacion de la sociedad,
sin embargo, el Autor de la Naturaleza no ha confiado a su razon descubrir
que una cierta aplicaciéon punitiva constituye el medio adecuado para
alcanzar ese fin; sino que lo ha dotado de una inmediata e instintiva
aprobacion de la aplicacion precisa que sea mas adecuada para alcanzarlo.
A este respecto, la economia de la Naturaleza es exactamente de una pieza,
como lo es en muchas otras ocasiones. Con respecto a todos aquellos fines
que, vista su peculiar importancia, pueden considerarse —si se permite la
expresion— como los fines favoritos de la Naturaleza, ella siempre ha
dotado a los hombres, no so6lo con un apetito para la finalidad que se
propone, sino asimismo con un apetito para los inicos medios por los que
esa finalidad puede realizarse, a causa de esos mismos medios e
independientemente de su tendencia a producir el fin. Asi acontece con la
propia conservacion, con la propagacion de las especies y con las grandes
finalidades que al parecer se ha propuesto la Naturaleza al formar todas las
especies animales. Los hombres estan dotados de un deseo hacia esos fines
y de la aversion por lo contrario; de un amor a la vida y de un temor a la
muerte; de un deseo por la continuacidon y perpetuacion de la especie y de
una aversion a la idea de su total extincion. Pero, aunque asi dotados de ese
muy fuerte deseo por ver la realizacion de tales fines, no les ha sido
confiado a los lentos e inseguros juicios de nuestra razon el descubrir los
medios adecuados para ello. La Naturaleza, en la casi totalidad de estos
casos, nos ha orientado con instintos primarios ¢ inmediatos. El hambre, la
sed, la pasion que une a los sexos, el amor al placer y el temor al dolor, nos



incitan a aplicar estos medios por si mismos, independientemente de toda
consideracion sobre su tendencia a realizar aquellos benéficos fines que el
gran Director de la Naturaleza se propuso conseguir por ellos.

Antes de poner fin a esta nota, debo advertir la diferencia que hay entre
la aprobacion de lo que es apropiado y la de lo meritorio o benéfico. Antes
de conceder nuestra aprobacién a los sentimientos de alguien como
convenientes y adecuados a sus objetos, no solo debemos sentirnos
afectados del mismo modo que €I, sino que debemos tener consciencia de la
armonia y correspondencia entre sus sentimientos y los nuestros. Y asi,
cuando con ocasion de enterarme de la desgracia acaecida a un amigo,
debiera experimentar precisamente ese mismo grado de afliccion a que €l se
abandona; sin embargo, hasta que no esté informado de su comportamiento,
hasta que no me dé cuenta de la armonia entre sus emociones y las mias, no
puede decirse de mi que apruebe los sentimientos que norman su conducta.
Por tanto, la aprobacion de la conveniencia de los sentimientos requiere, no
solamente que simpaticemos del todo con la persona actuante, sino que sea
perceptible la concordancia entre sus sentimientos y los nuestros. Por lo
contrario, cuando tengo noticia de un beneficio con que ha sido agraciada
una persona, sea cual fuere el modo que ello afecte al beneficiado, si,
haciendo mio el caso, siento surgir la gratitud en mi propio pecho, es
forzoso que apruebe la conducta de su benefactor considerandola como
meritoria y digna de recompensa. El que la persona beneficiada conciba
gratitud o no, no puede, evidentemente, en grado alguno, alterar nuestros
sentimientos hacia la persona de donde procede el beneficio. Aqui, pues, no
se requiere una correspondencia de sentimientos; basta imaginar que de
haber sido agradecido, nuestros sentimientos y los suyos habrian
correspondido, y por eso nuestro sentido del mérito frecuentemente se
funda en una de esas simpatias ilusorias, por las que, cuando hacemos
nuestro el caso de otro, a menudo resultamos afectados de un modo como el
principal interesado es incapaz de afectarse. Pareja diferencia existe entre
nuestra reprobacion del demerito, y la de la impropiedad.



TERCERA PARTE

DEL FUNDAMENTO DE NUESTROS JUICIOS
RESPECTO DE NUESTROS PROPIOS
SENTIMIENTOS Y CONDUCTA Y DEL
SENTIDO DEL DEBER



CAPITULO I

DEL PRINCIPIO DE LA APROBACION REPROBACION DE SI MISMO

EN LAs dos partes precedentes de esta disertacion he considerado
principalmente el origen y fundamentacién de nuestros juicios respecto de
los sentimientos y conducta ajenos. Paso ahora a considerar con mas
particularidad el origen de aquellos respecto de los nuestros.

El principio por el cual aprobamos o reprobamos naturalmente nuestra
propia conducta, parece ser en tocio el mismo por el cual nos formamos
parecidos juicios respecto de la conducta de las demas gentes. Aprobamos o
reprobamos la conducta de otro, segun que sintamos que, al hacer nuestro
su caso, nos es posible o no simpatizar cabalmente con los sentimientos y
motivos que la normaron. Y, del mismo modo, aprobamos o reprobamos
nuestra propia conducta, segiin que sintamos que, al ponernos en el lugar de
otro y como quien dice mirar con su 0jos, y desde su punto de vista, nos es
posible o no, simpatizar cabalmente con los sentimientos y motivos que la
determinaron. No podemos nunca inspeccionar nuestros propios
sentimientos y motivos; no podemos nunca formar juicio alguno respecto
de ellos, a no ser que nos salgamos de nuestro natural asiento, y procuremos
visualizarlos como si estuviesen a cierta distancia de nosotros. Mas la tnica
manera como podemos hacer esto es intentando contemplarlos a través de
los ojos de otras gentes, o, mejor dicho, al modo en que otras gentes
probablemente los verian. Todo juicio que nos formemos sobre ellos, de
consiguiente, necesariamente deberd guardar alguna secreta relacion, ya sea
con lo que son o con lo que —bajo ciertas condiciones— serian, o con lo
que imaginamos debieran ser los juicio de los otros. Pugnamos por



examinar la conducta propia al modo que imaginamos lo haria cualquier
espectador honrado e imparcial. Si, poniéndonos en su lugar, logramos
concienzudamente penetrar en todas las pasiones y motivos que la
determinaron, la aprobamos, por simpatia con el sentimiento aprobatorio de
ese supuesto tan equitativo juez. Si, por el contrario, participamos de su
reprobacion, es que la condenamos.

De ser posible que un hombre viviese en algin lugar solitario hasta
llegar a la edad viril, sin que tuviese comunicacién alguna con otros
hombres, tan imposible le seria pensar en su propia indole, en la propiedad
o el demérito de sus sentimientos y de su conducta, en la belleza o
deformidad de su propia mente como en la belleza o deformidad de su
propio rostro. Todos €stos son objetos que no puede facilmente ver, que
naturalmente no mira y respecto de los que carece de espejo que sirva para
presentarselos a su vista. Incorporadlo a la sociedad, e inmediatamente
estara provisto del espejo de que antes carecia. Es colocado frente al juicio
y comportamiento de aquellos con quienes vive —que siempre registran
cuando comparten o reprueban sus sentimientos—, es ahi donde por
primera vez vera la conveniencia o inconveniencia de sus propias pasiones,
la belleza o deformidad de su propia mente. Para un hombre que desde su
nacimiento fuese extrafio a la sociedad, los objetos de sus pasiones, los
cuerpos externos que le agradasen o molestasen ocuparian el total de su
atencion. Las pasiones mismas, los deseos y las aversiones, los goces y los
pesares que tales objeto excitasen, aun cuando fueran, de todas las cosas, lo
mas inmediatamente presente para ¢l, dificilmente serian objeto de sus
reflexiones. El pensar en ellos nunca podria interesarle lo bastante como
para ocupar su atenta consideracion. La consideracion de su alegria no
podria excitar internamente una nueva alegria, ni la de su afliccion una
nueva afliccion, aun cuando la consideracion de las causas de esas pasiones
puede muy a menudo excitar ambas. Incorporadlo a la sociedad, y todas sus
pasiones se convertirdn inmediatamente en causas de nuevas pasiones.
Advertira que los hombres aprueban algunas y repugnan otras. En un caso
se sentira exaltado, deprimido en el otro; sus deseos y aversiones, sus
alegrias y pesares, con frecuencia se convertiran en causa de nuevos deseos



y nuevas aversiones, nuevas alegrias y nuevos pesares, y por ello, ahora le
interesaran profundamente y con frecuencia ocupardn su mdas atenta
consideracion.

Las primeras ideas sobre la belleza y deformidad de las personas las
sacamos de la figura y apariencia de los otros, no de las nuestras. Sin
embargo, pronto advertimos que los otros también se forman un juicio de
esa naturaleza acerca de nosotros. Nos complace que nuestra figura les
agrade y nos desplace cuando les disgusta. Ansiamos saber hasta qué punto
nuestra apariencia merece su censura o bien su aprobacion. Examinamos
miembro por miembro nuestra persona, y colocandonos ante un espejo o
por otro medio semejante, procuramos, hasta donde es posible,
contemplarlos a distancia y con ojos ajenos. Si después de esta inspeccion
quedamos satisfechos con nuestra apariencia, nos es mas facil soportar los
juicios mas adversos de los otros; si, por lo contrario, tenemos conciencia
de que somos el natural objeto de la aversion, toda muestra de su
desaprobacion nos causa una mortificacion sin limites. Un hombre que sea
medianamente hermoso permitird que se rian de cualquier insignificante
deformacién de su persona; pero tales bromas resultan comuinmente
insoportables para quien realmente es deformado. De todos modos, lo que
es evidente es que nuestra propia belleza o deformidad nos preocupan
solamente a causa de sus efectos sobre los otros. De estar completamente
desligados de la sociedad, ambas cosas nos serian totalmente indiferentes.

Del mismo modo, nuestros primeros juicios morales se refieren a la
indole y conducta de los otros, y con gran desenvoltura observamos la
manera como la una y la otra nos afectan. Pero pronto aprendemos que las
demas gentes se toman iguales libertades respecto de nosotros. Ansiamos
saber hasta qué punto merecemos su censura o bien su aplauso, y si ante
ellas necesariamente aparecemos tan agradables o desagradables como ellas
ante nosotros. Comenzamos, pues, a examinar nuestras propias pasiones y
conducta, y a considerar lo que puedan parecer pensando lo que a nosotros
nos parecerian si estuviésemos en su lugar. Fingimos ser espectadores de
nuestro propio comportamiento, y procuramos imaginar el efecto que, bajo
esta luz, produciria sobre nosotros. Tal es el inico espejo con el que, en



cierta medida, podemos a través de los ojos ajenos escudrifiar la
conveniencia de nuestra conducta. Si desde este punto de vista no nos
desagrada, quedamos pasaderamente satisfechos. Podemos ser mas
indiferentes respecto del aplauso y, en cierta medida, despreciar la censura
de todo el mundo, con tal de que estemos convencidos de ser, por mucho
que se nos malentienda o malinterprete, el natural y adecuado objeto de
aprobacion. Por lo contrario, si carecemos de ese convencimiento, a
menudo y precisamente por ese motivo estamos mas ansiosos de obtener la
aprobacion ajena, y a condicion de que, como se dice, no hayamos
estrechado la mano a la infamia, nos pone fuera de nosotros mismos la sola
idea de la censura de los otros, que de este modo nos hiere con redoblado
rigor.

Cuando me esfuerzo por examinar mi propia conducta, cuando me
esfuerzo por pronunciar sentencia sobre ella, ya sea para aprobarla o para
condenarla, es evidente que, en tales casos, es como si me dividiera en dos
distintas personas, y que yo, el examinador y juez, encarno un hombre
distinto al otro yo, la persona cuya conducta se examina y juzga. El primero
es el espectador, de cuyos sentimientos respecto a mi conducta procuro
hacerme participe, poniéndome en su lugar y considerando lo que a mi me
pareceria si la examinara desde ese punto de vista. El segundo es el agente,
la persona que con propiedad designo como a mi mismo, y de cuya
conducta trataba de formarme una opinion, como si fuese la de un
espectador. El primero es el juez, el segundo la persona de quien se juzga.
Pero que el juez sea, en todo y por todo, el mismo que la persona de quien
se juzga, es algo tan imposible como que la causa fuese en todo y por todo
lo mismo que el efecto.

Ser amable y ser meritoria, es decir, ser digna de amor y de recompensa,
son los dos grandes rasgos de la virtud; y ser odioso y acreedor al castigo,
lo son del vicio. Pero estos rasgos tienen una inmediata referencia a los
sentimientos ajenos. De la virtud no se dice que es amable o meritoria,
porque sea el objeto de su propio amor o de su propia gratitud, sino porque
provoca dichos sentimientos en los otros hombres. La conciencia de saberse
objeto de tan favorable consideracion, es lo que origina esa tranquilidad



interior y propia satisfaccion con que naturalmente va acompanada, asi
como la sospecha de lo contrario, ocasiona los tormentos del vicio. ;Qué
mayor felicidad que la de ser amado, y saber que merecemos el amor? ;Qué
mayor desdicha que la de ser odiado, y saber que merecemos el odio?

CAPITULO IV

SOBRE LA NATURALEZA DEL ENGANO DE SI MISMO, Y DEL ORIGEN
Y UTILIDAD DE LAS REGLAS GENERALES

Dos soN las ocasiones en que examinamos la propia conducta y nos
esforzamos por verla a la luz con que el imparcial espectador la veria.
Primero, cuando estamos a punto de actuar; segundo, después de haber
actuado. En ambos casos es muy facil que nuestros juicios sean parciales;
pero mucho mas propenderan a serlo cuando mas importa que sean dé otro
modo.

Cuando estamos a punto de actuar, la avidez de la pasion raramente nos
permitird considerar lo que hacemos con el desapasionamiento de una
persona indiferente. Las emociones violentas que en esos momentos nos
agitan, nublan nuestros juicios sobre las cosas, aun cuando nos esforcemos
por ocupar el lugar de otro y considerar los objetos de nuestro interes a la
luz en que ¢l naturalmente los consideraria. El impetu de nuestras pasiones
nos hace volver repetidamente a nuestro propio sitio, donde a causa del
amor propio, todo aparece amplificado y desfigurado. Del modo como
aquellos objetos serian vistos por otra persona, de los juicios que sobre ellos
se formaria, solamente podemos ofrecer, si se nos permite la expresion,
atisbos fugaces que en un momento desaparecen y que, aun mientras
perduran, no son del todo justos. No nos es posible, ni por esos momentos,



despojarnos completamente del calor y vehemencia que nos inspira nuestra
peculiar situacion, ni tampoco considerar con la imparcialidad de un juez
recto lo que estamos a punto de hacer. Por este motivo las pasiones, como
dice el P. Malebranche, siempre se justifican a si mismas, y parecen
razonables y proporcionadas a sus objetos mientras continuemos
experimentandolas.

Una vez agotada la accion y una vez que las pasiones que la instigaron
se han apaciguado, podemos, ciertamente, penetrar con mayor frialdad los
sentimientos del espectador indiferente. Lo que antes tanto nos intereso, se
ha convertido en algo tan indiferente para nosotros como siempre lo fue
para ¢l, y podemos entonces examinar nuestra conducta con su mismo
desapasionamiento e imparcialidad. El hombre de hoy ya no esta agitado
por las mismas pasiones que perturbaron al hombre de ayer; y no bien ha
pasado el paroxismo de la emocidon —asi como el paroxismo de la afliccion
— cuando, como quien dice, podemos ya identificarnos con ese hombre
ideal que el pecho encierra, y, por nuestra cuenta, ver, asi como en un caso
nuestra situacion, en el otro, nuestra conducta, con la severa mirada del mas
imparcial espectador. Mas ahora nuestros juicios son por lo general de
escasa importancia en comparacion con lo que antes fueron, y con
frecuencia no acarrean sino vanos remordimientos e inttil compuncion, sin
que esto nos asegure de no incurrir en iguales errores en lo porvenir.

Asi son de parciales los juicios de los hombres en lo que se refiere a la
conveniencia de su propia conducta, tanto en el momento de actuar como
después; y asi de dificil es que la juzguen a la luz bajo la que cualquier
espectador indiferente la consideraria. Pero si fuese por una facultad
especial, tal como se supone que es el sentido moral, por la que juzgasen de
su propia conducta, si estuviesen dotados de un especial poder de
percepcidn que sirviese para distinguir entre la belleza y la deformidad de
las pasiones y afectos, como sus propias pasiones estarian mas
inmediatamente expuestas a la vista de esa facultad, resultaria que las
juzgaria con mas precision que las de los otros hombres, de las que solo
tendria una mas lejana perspectiva.



Este engafio de si mismo, esta fatal flaqueza de los hombres, es causa de
mas de la mitad de los desordenes de la vida humana. Si pudiéramos vernos
al modo que nos ven los otros o al modo como nos verian si lo supieran
todo, seria inevitable una reforma general. De otro modo no podriamos
sostener la lucha.

Sin embargo, la Naturaleza no ha dejado esa humana flaqueza, que es de
tanta importancia, sin algiin remedio, y tampoco nos ha abandonado por
completo a los engafios del amor propio. Nuestra constante observacion de
la conducta ajena, insensiblemente nos lleva a la formacion de ciertas reglas
generales relativas a lo que es debido y conveniente ya sea hacer o evitar.
Algunas acciones de los otros escandalizan todos nuestros sentimientos
naturales. Advertimos que todos los que nos rodean manifiestan igual
aversion por tales actos. Esto, de nuevo confirma y hasta agrava nuestro
natural sentido de su deformidad. Quedamos satisfechos de haberlos
juzgado de un modo conveniente cuando advertimos que las otras gentes los
juzgan del mismo modo. Tomamos la resolucién de no hacernos culpables
de semejantes actos, ni, de ese modo, convertirnos jamas, por ningun
motivo, en objeto de universal reprobacion. De esta manera es como
naturalmente nos proponemos la regla general de que todos los tales actos
deben evitarse en cuanto que tienden a hacernos odiosos despreciables o
acreedores al castigo, y objeto de todos aquellos sentimientos que nos
inspiran el mayor temor y aversion. Otros actos, por lo contrario, provocan
nuestra aprobacidon, y de todos cuantos nos rodean oimos la misma
favorable opinion respecto a ellos. Todo el mundo esta deseoso de honrarlos
y premiarlos. Estimulan todos aquellos sentimientos que por naturaleza mas
deseamos: el amor, la gratitud, la admiracion del projimo. Surge en nosotros
la ambicion de emularlos, y asi es como naturalmente sentamos una regla
general distinta: que toda oportunidad de obrar de ese modo debe
cuidadosamente buscarse.

Asi es como se forman las reglas generales de la moralidad. Estan en
ultima instancia fundadas en la experiencia de lo que, en casos particulares,
aprueban o reprueban nuestras facultades morales o nuestro sentido del
mérito y de la conveniencia. Originariamente no aprobamos o condenamos



los actos en particular porque al examinarlos resulten estar de acuerdo o no
con alguna regla general. Por lo contrario, la regla general se forma a través
de la experiencia, lo cual nos descubre que se aprueban o reprueban todos
los actos de determinada especie o circunstanciados en cierta manera. El
hombre que por vez primera presencio un asesinato inhumano cometido por
avaricia, envidia o por un injusto resentimiento, siendo la victima alguien
que amaba y confiaba en el asesino; que ademas contempld la postrera
agonia del moribundo, y que oy6 cdmo con su ultimo aliento se dolia mas
bien de la perfidia e ingratitud del falso amigo que de la violencia cometida
en su persona; para ese espectador no habria necesidad de advertir, a fin de
concebir el horror de ese acto, que una de las mas sagradas reglas de
conducta es la que prohibe privar de la vida a un inocente, que en el caso
hubo una flagrante violacion de la regla y que, por consiguiente, se trata de
una accidon altamente reprobable. Es evidente que su aborrecimiento por
este crimen, surgiria instantineamente y con anterioridad a que el
espectador se formulase semejante regla general. Por lo contrario, la regla
general que pudiera después formularse, estaria fundada en el
aborrecimiento que necesariamente sentiria en su pecho al pensar en éste y
en cualquier otro caso de la misma especie.

Ciertamente, cuando ya estan formadas estas reglas generales, cuando
universalmente estan aceptadas y establecidas por la concurrencia de los
sentimientos de todos los hombres, es frecuente que apelemos a ellas como
normas de juicio para determinar el grado de encomio o de reproche que
merecen ciertos actos complicados o dudosos. En casos como éstos, se las
cita como ultima fundamentacién de lo que es justo e injusto en la conducta
humana, y que este hecho parece haber descarriado a varios muy eminentes
autores, al erigir sus sistemas bajo el supuesto de que originariamente los
juicios humanos respecto al bien y al mal, se formaban como las sentencias
judiciales, es decir, considerando primero la regla general y después, en
segundo lugar, si el acto particular que se examina queda dentro de su
comprension.

Esas reglas generales de conducta, una vez fijadas en nuestra mente por
una reflexion habitual, son de gran utilidad para corregir las



tergiversaciones del amor propio, respecto a lo que adecuada y
convenientemente debe hacerse en nuestra particular situacion. El hombre
de violento resentimiento, si escuchase los dictados de esa pasion,
probablemente consideraria la muerte de su enemigo como escasa
compensacion del dafio que se imagina haber recibido, el que, sin embargo,
quizd no pase de ser una leve provocacion. Pero su observacion sobre la
conducta de los otros le ha ensefiado lo horrible que son las venganzas
sanguinarias. A no ser que su educacion haya sido muy especial, se ha
propuesto a si mismo, como ley inviolable, la total abstencion de tales
venganzas. Esta regla ejerce su autoridad sobre ¢l y lo incapacita para
hacerse culpable de esa violencia. Sin embargo, la furia de su temperamento
puede ser tanta, que de haber sido ésa la primera vez que meditaba la
ejecucion de tal acto, es indudable que lo habria calificado de muy justo y
apropiado y digno de la aprobacion de todo espectador imparcial. Mas el
acato a la regla que la experiencia pasada le ha inculcado, detiene la
impetuosidad de su pasion y le ayuda a corregir los juicios demasiado
parciales que de otro modo le habria sugerido el amor propio, respecto de lo
que seria conveniente hacer en su situacion.



CUARTA PARTE

DE LOS EFECTOS DE LA UTILIDAD SOBRE
EL SENTIMIENTO DE APROBACION



CAPITULO I

DE LA BELLEZA QUE LA APARIENCIA DE UTILIDAD CONFIERE A
TODAS LAS PRODUCCIONES ARTISTICAS, Y DE LA GENERALIZADA
INFLUENCIA DE ESTA ESPECIE DE BELLEZA

QUE LA utilidad es una de las principales fuentes de la belleza, es algo que
ha sido observado por todo aquél que con cierta atencion haya considerado
lo que constituye la naturaleza de la belleza. La comodidad de una casa da
placer al espectador, asi como su regularidad, y asimismo le lastima advertir
el defecto contrario, como cuando ve que las correspondientes ventanas son
de formas distintas o que la puerta no estd colocada exactamente en medio
del edificio. Que la idoneidad de cualquier sistema o maquina para alcanzar
el fin de su destino, le confiere cierta propiedad y belleza al todo, y hace
que su sola imagen y contemplacion sean agradables, es algo tan obvio que
nadie lo ha dejado de advertir.

También la causa por la que nos agrada lo util ha sido sefialada en
ultimas fechas por un ingenioso y ameno filésofo, que atna gran
profundidad de pensamiento a la mas consumada elegancia de expresion, y
que posee el singular y feliz talento de tratar los asuntos mas abstrusos, no
solamente con la mayor lucidez, sino con la més animada elocuencia. Segin
¢l, la utilidad de cualquier objeto agrada al duefio, porque constantemente le
sugiere el placer o comodidad que estd destinado a procurar. Siempre que lo
mira, le viene a la cabeza ese placer y de ese modo el objeto se convierte en
fuente de perpetua satisfaccion y goce. El espectador comparte por simpatia
el sentimiento del duefio, y necesariamente considera al objeto bajo el
mismo aspecto de agrado. Cuando visitamos los palacios de los



encumbrados, no podemos menos que pensar en la satisfaccion que nos
daria ser duefios y poseedores de tan artistica como ingeniosa traza de
comodidades. Igual razon se da para explicar la causa de por qué la sola
apariencia de incomodidad convierte a cualquier objeto en desagradable,
tanto para su duefio como para el espectador.

Pero, que yo sepa, nadie antes ha reparado en que esa idoneidad, esa
feliz disposicion de toda produccion artificiosa es con frecuencia mas
estimada que el fin que esos objetos estan destinados a procurar; y
asimismo que el exacto ajuste de los medios para obtener una comodidad o
placer, es con frecuencia mas apreciado que la comodidad o placer en cuyo
logro pareceria que consiste todo su mérito. Sin embargo, que asi acontece a
menudo, es algo que puede advertirse en mil casos, tanto en los mas
frivolos como importantes asuntos de la vida humana.

Cuando una persona entra a su recdmara y encuentra que todas las sillas
estan en el centro del cuarto, se enoja con su criado, y antes que seguir
viéndolas en ese desorden, se toma el trabajo, quiza, de colocarlas en su
sitio con los respaldos contra la pared. La conveniencia de esta situacion
surge de la mayor comodidad de dejar el cuarto libre y sin estorbos. Para
lograr esa comodidad, se impuso voluntariamente mas molestias que las que
le hubiera ocasionado la falta de ella, puesto que nada era mas facil que
sentarse en una de las sillas, que es lo que con toda probabilidad hara una
vez terminado el arreglo. Por lo tanto, parece que, en realidad, deseaba, no
tanto la comodidad cuanto el arreglo de las cosas que la procuran. Y, sin
embargo, es esa comodidad lo que en ultima instancia recomienda ese
arreglo y lo que le comunica su conveniencia y belleza.

Mas no solamente respecto de cosas tan frivolas influye este principio
en nuestra conducta: es muy a menudo el motivo secreto de las mas serias e
importantes ocupaciones de la vida, tanto privada como publica.

El hijo del desheredado, a quien el cielo castigd con la ambicion,
cuando comienza a mirar en torno suyo admira la condicion del rico.

En su imaginacion ve la vida de éste como la de un ser superior, y para
alcanzarla se consagra en cuerpo y alma y por siempre a perseguir la
riqueza y los honores. A fin de poder lograr las comodidades que estas



cosas deparan, se sujeta durante el primer afio, es mas, durante el primer
mes de su consagracion, a mayores fatigas corporales y a mayor
intranquilidad de alma que todas las que pudo sufrir durante su vida entera
st no hubiese ambicionado aquéllas. Estudia, a fin de descollar en alguna
ardua profesion. Con diligencia sin descanso, trabaja dia y noche para
adquirir merecimientos superiores a los de sus competidores. Después
procura exhibir esos merecimientos a la vista publica, y con la
acostumbrada asiduidad solicita toda oportunidad de empleo. Para ese fin le
hace la corte a todo el mundo, sirve a los que odia y es obsequioso con los
que desprecia. Durante toda su vida persigue la idea de una holgura
artificiosa y galana, que quiza jamas logre, y por la que sacrifica una
tranquilidad verdadera que en todo tiempo esta a su alcance; holgura que, si
en su mas extrema senectud llega por fin a realizar, descubrira que en modo
alguno es preferible a esa humilde seguridad y contentamiento que por ella
abandond. Es hasta entonces, en los ultimos trances de su vida, el cuerpo
agotado por la fatiga y la enfermedad y el alma amargada con el recuerdo
de mil injurias y desilusiones que se imagina proceden de la injusticia de
sus enemigos o de la perfidia e ingratitud de sus amigos, cuando comienza
por fin a caer en la cuenta de que las riquezas y los honores son meras
chucherias de frivola utilidad, en nada mas idoneas para procurar el alivio
del cuerpo y la tranquilidad del alma, que puedan serlo las tenacillas de
estuche del amante de fruslerias, y que, como ellas, resultan mas enfadosas
para la persona que las porta, que comodas por la suma de ventajas que
puedan proporcionarle.

Si examinamos, sin embargo, por qué el espectador singulariza con
tanta admiracion la condicion de los ricos y encumbrados, descubriremos
que no obedece tanto a la holgura y placer que se supone disfrutan, cuanto a
los innumerables artificiosos y galanos medios de que disponen para
obtener esa holgura y placer. En realidad, el espectador no piensa que gocen
de mayor felicidad que las demas gentes; se imagina que son poseedores de
mayor numero de medios para alcanzarla. Y la principal causa de su
admiracion estriba en la ingeniosa y acertada adaptacion de esos medios a
la finalidad para que fueron creados. Pero en la postracion de la enfermedad



y en el hastio de la edad provecta, desaparecen los placeres de los vanos y
quiméricos sueios de grandeza. Para quien se encuentre en tal situacion,
esos placeres no tienen ya el suficiente atractivo para recomendar los
fatigosos desvelos que con anterioridad lo ocuparon. En el fondo de su alma
maldice la ambicion y en vano afora la despreocupacion e indolencia de la
juventud, placeres que insensatamente sacrifico por algo que, cuando lo
posee, no le proporciona ninguna satisfaccion verdadera. Tal es el lastimoso
aspecto que ofrece la grandeza a todo aquel que, ya por tristeza, ya por
enfermedad, se ve constrefiido a observar atentamente su propia situacion y
a reflexionar sobre lo que, en realidad, le hace falta para ser feliz. Es
entonces cuando el poder y la riqueza se ven tal como en verdad son:
gigantescas y laboriosas maquinas destinadas a proporcionar unas cuantas
insignificantes comodidades para el cuerpo, que consisten en resortes de lo
mas sutiles y delicados que deben tenerse en buen estado mediante una
atencion llena de ansiedades, y que, a pesar de toda nuestra solicitud,
pueden en todo momento estallar en mil pedazos y aplastar entre sus ruinas
a su desdichado poseedor. Son inmensos edificios que para levantarlos
requieren la labor de toda una vida, y que en todo momento agobian a quien
los habita y que mientras permanecen en pie, si bien pueden ahorrarle
algunas de las mas pequeiias incomodidades, en nada pueden protegerlo
contra las mas severas inclemencias de la estacion. Lo defienden del
chubasco veraniego, no de la borrasca invernal; pero en todo tiempo lo
dejan igualmente y a veces alin mas expuesto que antes, a la ansiedad, al
temor y al infortunio; a las enfermedades, a los peligros y a la muerte.

Mas aunque esta melancolica filosofia, para nadie extrafia en tiempos de
enfermedad y desdicha, menosprecia de un modo tan absoluto esos
maximos objetos del deseo humano, cuando disfrutamos, en cambio, de
mejor salud o de mejor humor, entonces jamas dejamos de considerarlos
bajo un aspecto mas placentero. Nuestra imaginacién, que mientras
sufrimos un dolor o una pena parece quedar confinada y encerrada dentro
de los limites de nuestra propia persona, en €poca de holgura y prosperidad
se extiende a todo lo que nos rodea. Es entonces cuando nos fascina la
belleza de las facilidades y acomodo que reina en los palacios y economia



de los encumbrados, y admiramos la manera como todo concurre al
fomento de su tranquilidad, a obviar sus necesidades, a complacer sus
deseos y a divertir y obsequiar sus mas frivolos caprichos. Si consideramos
por si sola la verdadera satisfaccion que todas estas cosas son susceptibles
de proporcionar, separada de la belleza de disposicién calculada para
suscitarla, siempre aparecerd en grado eminente despreciable e
insignificante. Empero, muy raras son las veces en que la miramos bajo esta
abstracta y filosofica luz. De suyo la confundimos en nuestra imaginacion
con el orden, con el movimiento uniforme y armonioso del sistema, con la
maquina o economia por cuyo medio se produce. Los placeres de la riqueza
y de los honores, considerados desde este punto de vista ficticio, hieren la
imaginacion como si se tratase de algo grandioso, bello y noble por cuyo
logro bien vale todo el afan y desvelo que tan dispuestos estamos a emplear
en ello.

CAPITULO 11

DE LA BELLEZA QUE LA APARIENCIA DE UTILIDAD CONFIERE AL
CARACTER Y A LOS ACTOS DE LOS HOMBRES; Y HASTA QUE PUNTO
LA PERCEPCION DE ESA BELLEZA DEBE CONSIDERARSE COMO
UNO DE LOS PRINCIPIOS APROBATORIOS ORIGINALES

LA iNDOLE de los hombres, asi como los artefactos o las instituciones del
gobierno civil, pueden servir o para fomentar o para perturbar la felicidad,
tanto del individuo como de la sociedad. El caracter prudente, equitativo,
diligente, resuelto y sobrio, promete prosperidad y satisfaccion, tanto para
la persona como para todos los que estan en relacion con ella. Por el
contrario, la arrebatada, la insolente, la perezosa, afeminada y voluptuosa,



presagia la ruina al individuo y la desgracia a todos los que con ¢l tengan
tratos. La primera de estas maneras de ser tiene, por lo bajo, toda la belleza
que pudiera adornar a la maquina mas perfecta que jamas se haya inventado
para el fomento del fin mas deseable; la segunda, toda la deformidad del
mas desmafiado y torpe artefacto. ;Acaso puede existir otra institucion de
gobierno mas adecuada para fomentar la felicidad humana que Ila
preponderancia de la sabiduria y de la virtud? Todo gobierno no es sino un
remedio imperfecto a la falta de éstas. Por tanto, la belleza que pueda
corresponder al gobierno civil a causa de su utilidad, necesariamente debera
corresponder en mucho mayor grado a la sabiduria y a la virtud. Por lo
contrario, ;que otro sistema politico puede ser mas ruinoso y destructivo
que los vicios de los hombres? La tnica causa de los efectos fatales que
acarrea un mal gobierno, es que no imparte suficiente proteccion contra los
dafios a que da lugar la maldad de los hombres.

La belleza y deformidad que los distintos caracteres, por lo visto,
derivan de su utilidad o falta de ella, propenden a impresionar de un modo
peculiar a quienes en abstracto y filosoficamente consideran los actos y la
conducta de los hombres. Cuando un filéosofo examina por qué los
sentimientos humanitarios reciben nuestra aprobacidon o por qué
condenamos la crueldad, no siempre forma en su mente de un modo claro y
preciso el concepto de un acto en particular, ya sea de humanitarismo, ya de
crueldad, sino que comunmente se conforma con la nocidn vaga e
indeterminada que la general designacion de esas cualidades le sugiere. Sin
embargo, solamente en casos especificamente determinados es donde la
propiedad o impropiedad, el merecimiento o desmerecimiento de los actos
resultan cosas obvias y discernibles. Unicamente cuando se dan ejemplos
particulares podemos percibir con distincion la concordia o la desavenencia
entre nuestros propios afectos y los del agente, o bien sentir, en un caso, que
brota una gratitud de solidaridad hacia ¢él, o de resentimiento, en el otro.
Cuando consideramos a la virtud y al vicio de un modo general y abstracto,
aquellas cualidades que provocan esos diversos sentimientos parece que, en
buena parte, desaparecen, y los sentimientos mismos se vuelven menos
obvios y discernibles. Por lo contrario, los felices efectos, en un caso, y las



fatales consecuencias, en el otro, parece que se yerguen ante nuestra mirada,
y como quien dice se destacan y separan de todas las demas cualidades de
uno y otro.

El mismo ingenioso y ameno autor que por vez primera explico la causa
del agrado de lo 1util, se ha impresionado tanto con ese modo de ver las
cosas, que ha reducido todo el sentimiento aprobatorio de la virtud a la
simple percepcion de esa especie de belleza que resulta de la apariencia de
la utilidad. Ninguna cualidad espiritual, dice, es aprobada como virtuosa,
sino aquéllas que son utiles o placenteras, ya sea para la persona misma, ya
para los otros, y ninguna cualidad da lugar a ser reprobada por viciosa, sino
aqueéllas de contraria tendencia. Y, en verdad, al parecer la Naturaleza ha
ajustado tan felizmente nuestros sentimientos de aprobacion y reprobacion a
la conveniencia tanto del individuo como de la sociedad, que, previo el mas
riguroso examen, se descubrird, creo yo, que se trata de una regla universal.
Sin embargo, afirmo que no es el darse cuenta de la utilidad o perniciosidad
aquello en que consiste la primera o principal fuente de nuestra aprobacion
o reprobacion. Sin duda, estos sentimientos estan realzados y avivados por
la percepcion de la belleza o deformidad que resulta de la utilidad o
perniciosidad; pero, a pesar de ello, digo que son distintos original y
esencialmente de tal percepcion.

Ante todo, parece imposible que la aprobacion de la virtud sea un
sentimiento de la misma especie que aquel por medio del cual aprobamos
un comodo y bien trazado edificio; o que no tengamos otro motivo para
encomiar a alguien que no sea el mismo por el cual alabamos un armario.

En segundo lugar, si se reflexiona, se descubrira que el provecho de
cualquier disposicion de animo rara vez constituye la primera causa de
nuestra aprobacion, y que el sentimiento aprobatorio siempre implica un
sentido de lo propio muy distinto a la percepcion de lo util. Facil es
observar esto en relacion con todas aquellas cualidades que, como
virtuosas, reciben nuestra aprobacion, tanto con las que conforme a esa
doctrina se consideran originalmente utiles a nosotros mismos, como con
las que se estiman a causa de su utilidad para los otros.



Las cualidades mas ttiles para nosotros son, en primer lugar, la razéon en
grado superior y el entendimiento, que nos capacitan para discernir las
consecuencias remotas de todos nuestros actos y prever el provecho o
perjuicio que con probabilidad pueda resultar de ellos; y, en segundo lugar,
el dominio de si mismo, que permite abstenernos del placer del momento o
soportar el dolor de hoy, a fin de obtener un mayor placer o evitar un dolor
mas grande en lo futuro. En la unidon de esas dos cualidades consiste la
virtud de la prudencia, de todas las virtudes la mas util al individuo.

En relacion a la primera de esas cualidades, ya se ha advertido antes que
la razén en grado superior y el entendimiento, motivan, en cuanto tales,
nuestra aprobacion como cosa justa y debida y exacta, y no meramente
como util y provechosa. Es en las ciencias mas abstrusas, particularmente
en las altas matematicas, donde los mayores y mas admirables esfuerzos de
la razon humana se han desplegado; pero el provecho de esas ciencias, para
el individuo o para el publico, no es obvio y requiere una demostracion que
no siempre es facilmente comprendida. No fue, por tanto, su utilidad lo que
primero las hizo acreedoras a la admiracion publica. Poco se insistia en esa
cualidad, hasta que fue forzoso contestar de algin modo los reproches de
quienes, no gustando de tan sublimes especulaciones, se esforzaban en
despreciarlas por inutiles.

Y del mismo modo, aprobamos el dominio de si mismo, que sirve para
refrenar nuestros apetitos presentes, a fin de poder satisfacerlos mejor en
otra ocasion, tanto bajo el aspecto de propiedad, como bajo el de utilidad.
Cuando obramos de ese modo, los sentimientos que dirigen nuestra
conducta parece que coinciden exactamente con los del espectador. Este no
experimenta la incitacién de nuestros apetitos presentes; para €l, el placer
que vamos a disfrutar de aqui a una semana o un afio, es igualmente
importante que el que vamos a disfrutar en este momento. Por lo tanto,
cuando acontece que en beneficio del presente sacrificamos el futuro,
nuestro comportamiento le parece absurdo y en alto grado extravagante, y
queda incapacitado para compartir los principios que lo norman. Por lo
contrario, cuando nos abstenemos de gozar un placer presente, a fin de
asegurar un mayor placer por venir, cuando nos comportamos como si el



objeto remoto nos interesase tanto como el que de un modo inmediato
apremia los sentidos, como nuestros afectos corresponden exactamente a
los suyos, no puede menos que aprobar nuestro comportamiento, y como
sabe por experiencia que muy pocos son capaces de ese dominio de si
mismo, mira nuestra conducta con no poca extrafieza y admiracion. De ahi
surge esa alta estimacion con que los hombres consideran naturalmente la
firme perseverancia en el ejercicio de la frugalidad, industria y
consagracion, aunque no vaya dirigido a otro fin que la adquisicion de
fortuna. La denodada firmeza de la persona que asi se conduce y que, para
obtener una grande, aunque remota ventaja, no solamente renuncia a todo
placer presente, sino soporta los mayores trabajos tanto mentales como
corporales, necesariamente impone nuestra aprobacion. La perspectiva de
su interés y felicidad que parece ordenar su conducta, cuadra exactamente
con la idea que naturalmente nos hemos formado de ella. Existe la mas
perfecta correspondencia entre sus sentimientos y los nuestros, y, al mismo
tiempo, por lo que ensefia la experiencia de la comun flaqueza de la
naturaleza humana, es una correspondencia que razonablemente no era de
esperarse. No solamente aprobamos, pues, sino hasta cierto punto
admiramos su conducta y la tenemos como merecedora de no escaso
aplauso. Es precisamente la consciencia de esta merecida aprobacion y
estima lo Unico capaz de sostener al agente en la observancia de una
conducta de ese estilo. El placer que hemos de disfrutar de aqui a diez afos
nos interesa tan poco en comparacion con el que podamos saborear hoy, la
pasion que el primero despierta es, naturalmente, tan débil en comparacion
con la violenta emocidn que el segundo tiende a provocar, que jamas el uno
podria compensar el otro, a no ser por el sustento de ese sentido de
propiedad, de esa consciencia de merecer la estimacion y aprobacion de
todo el mundo al conducirnos de un modo, y a no ser porque nos
convertimos, al conducirnos del otro, en objetos propios de su desprecio y
escarnio.

Humanidad, justicia, generosidad y espiritu publico, son las cualidades
de mayor utilidad para los demas. Mas atras se ha explicado en qué consiste
la propiedad de la humanidad y justicia; ahi se mostr6 hasta qué punto



nuestra estimacién y aprobacion de esas cualidades dependen de la
conformidad entre los afectos del agente y los de los espectadores.

La propiedad de la generosidad y del espiritu publico se funda en el
mismo principio que en el caso de la justicia. La generosidad es distinta de
la humanidad. Esas dos cualidades que a primera vista parecen tan
semejantes, no siempre pertenecen a la misma persona. La humanidad es
virtud propia de la mujer; la generosidad, del hombre. El bello sexo, que
por lo comun tiene mucha mas ternura que el nuestro, rara vez tiene igual
generosidad. La legislacion civil sabe que las mujeres pocas veces hacen
donaciones de alguna consideracion !'l. La humanidad consiste meramente
en el exquisito sentimiento hacia el prdjimo, que el espectador abriga
respecto del sentimiento de las personas principalmente afectadas, de tal
modo que llora sus penas, resiente sus injurias y festeja sus éxitos. Los
actos mas humanos no exigen abnegacion ni dominio sobre si mismo, ni un
gran esfuerzo del sentido de lo apropiado. Consisten simplemente en hacer
lo que esa exquisita simpatia por si sola nos incita a llevar a cabo. Otra cosa
es la generosidad. Jamas se es generoso sino cuando de algin modo
preferimos otra persona a nosotros mismos, y sacrificamos algin grande e
importante interés propio a otro igual interés de un amigo o de alguien que
es nuestro superior. Quien renuncia a las pretensiones a un empleo,
codiciado objeto de su ambicidn, s6lo porque se imagina que los servicios
de otro le dan mejor derecho; quien expone la vida para defender la de su
amigo que estima mas valiosa que la suya, éstos, en ambos casos, no obran
por humanidad o porque sientan con mayor exquisitez lo que toca a la otra
persona que lo que a ellos concierne. Ambos consideran esos opuestos
intereses, no a la luz de lo que a ellos naturalmente pueda parecerles, sino
de aquélla en que a los otros aparecen. Para cualquier circunstante, el éxito
o conservacion de esta otra persona puede, en justicia, ser de mayor interés
que el éxito o conservacion suyos; pero es imposible que asi sea para ellos.
Por lo tanto, cuando en interés de esta otra persona sacrifican la propia, es
que acomodan sus sentimientos a los del espectador, y por un esfuerzo de
magnanimidad actian de conformidad con la opinion que ellos saben
debera naturalmente ser la de un tercero cualquiera. El soldado que sacrifica



su vida para salvar la de su oficial, quiza resultaria muy poco afectado por
la muerte de éste si ocurriese sin culpa suya, y cualquier pequefia desgracia
que le hubiese acaecido quiza hubiera provocado en ¢l un dolor mas vivo.
Pero cuando se esfuerza por obrar de tal modo que merezca el aplauso y
obligue al espectador imparcial a penetrar en los motivos de su conducta,
siente que, para todo el mundo menos para ¢l, su propia vida es una
bagatela comparada con la de su oficial, y que al sacrificar la una por la
otra, estd obrando muy propiamente y conforme a lo que seria la natural
comprension de cualquier circunstante imparcial.

Y acontece lo mismo en los casos en que se hace gala de un excesivo
espiritu publico. Cuando un joven oficial expone la vida para aumentar los
dominios de su soberano en una insignificancia, no es porque, para €l, la
adquisicion de ese nuevo territorio sea algo mas deseable que la
conservacion de su propia vida. Para ¢€l, su vida es infinitamente mas
valiosa que la conquista de un reino entero por el Estado a quien presta sus
servicios. Mas al establecer la comparacion entre ambas cosas, prescinde
del punto de vista normal para ¢l, y acepta el de la nacion por la que esta
guerreando. Para ésta, es de la mayor importancia el éxito de la empresa y
de poca consecuencia la muerte de un individuo particular. Cuando el
oficial hace suyo este punto de vista, inmediatamente comprende que
dificilmente puede ser prodigo en demasia de su propia sangre, si,
derramandola, contribuye a tan alto fin. El heroismo de su conducta
consiste, debido al sentido del deber y de lo que es propio, en ahogar el mas
fuerte de todos los impulsos naturales. Muchos son los honrados ingleses a
quienes en lo particular les doleria mas la pérdida de una guinea que la
pérdida de Menorca, pero que, sin embargo, mil veces preferirian, en caso
de estar en su poder la defensa de esa fortaleza, sacrificar la vida antes de
verla caer por su culpa en manos del enemigo. Cuando el primer Bruto
condujo a sus propios hijos al cadalso porque habian conspirado contra la
naciente libertad de Roma, sacrificd lo que, de haberlo consultado tan s6lo
consigo mismo, resultaria ser el afecto mas fuerte en aras del mas debil.
Normalmente, Bruto debi6 sentir en mucho mayor grado la muerte de sus
hijos que todos los posibles males que habria padecido Roma por falta de



tan egregio ejemplo. Pero €l los mird, no con los ojos de su padre, sino con
los de un ciudadano romano. Tan estrechamente compartié los sentimientos
propios de esta condicion, que en nada tuvo el lazo que lo unia a sus hijos; y
para un ciudadano romano, los hijos de Bruto, puestos en la balanza con el
menor de los intereses publicos de Roma, resultaban cosa despreciable. En
¢éste, como en todos los demds casos de la misma especie, nuestra
admiracion esta fundada, no tanto en la utilidad cuanto en lo insoélito, y de
ahi deriva la grandiosa, noble y sublime propiedad de tales actos.
Ciertamente, cuando consideramos esa utilidad comprendemos que les
comunica una belleza adicional que nos los hace ain mas recomendables a
nuestra aprobacion; pero tal belleza es principalmente perceptible a los
hombres reflexivos y especulativos, y en manera alguna es la cualidad que
primero recomienda esos actos a los naturales sentimientos del nucleo de
los hombres.

Conviene advertir que la parte en que la aprobacion obedece a la
percepcion de la belleza de lo util, no tiene relacion alguna con los
sentimientos ajenos. Por lo tanto, si fuese factible que una persona llegase a
la edad adulta en total incomunicacion social, sus actos, a pesar de todo,
podrian serle agradables o desagradables, segun tendiesen hacia su felicidad
o desventaja. Podria percibir cierta belleza de esa especie en la prudencia,
en la templanza y en la buena conducta, y una deformidad en el
comportamiento opuesto; podria, en un caso, considerar su propio
temperamento y caracter con esa especie de satisfaccion con que
acostumbramos ver una bien dispuesta maquina, o, en el otro, con esa
especie de disgusto e insatisfaccion con que contemplamos un aparato
embarazoso y torpe. Sin embargo, como estas percepciones son meramente
cuestion de gusto y participan de la debilidad y fragilidad de las
percepciones de esa especie —sobre cuya exactitud se funda lo que con
propiedad se llama el gusto—, es muy probable que quien se encontrase en
su solitaria y desdichada condicion, no les prestaria gran atencion. Y aun
cuando se le ocurriesen, en modo alguno le afectarian de la misma manera
antes de su incorporacion a la sociedad que a consecuencia de esa
incorporacion. La sola idea de su propia deformidad no le ocasionaria una



interna postraciéon de bochorno, ni la consciencia de la opuesta belleza le
produciria la exaltacién de un secreto triunfo del alma. La nocién de
merecer recompensa, en un caso, no lo llenaria de jubilo, ni, en el otro caso,
temblaria ante la perspectiva de un merecido castigo. Todos los
sentimientos de esa clase implican la nocion de otro sujeto que es el juez
natural de la persona que los experimenta, y solamente por simpatia con los
laudos de este arbitro de su conducta, puede concebir, ya sea el triunfo de la
propia alabanza, ya la verglienza de la condenacion de si mismo.



SEPTIMA PARTE

DE LOS SISTEMAS DE FILOSOFIA MORAL



SECCIONE III. DE LOS DIVERSOS
SISTEMAS QUE SE HAN ELABORADO
RESPECTO DEL PRINCIPIO APROBATORIO

INTRODUCCION

LA CUESTION cuestion mas importante en Filosofia Moral, después de la
indagacion acerca de la naturaleza de la virtud, es la relativa al principio
aprobatorio, al poder o facultad mentales que hacen que ciertos caracteres
nos resulten agradables o desagradables, nos obligan a preferir determinada
manera de comportamiento a otra manera distinta, nos conducen a calificar
de buena a la una y de mala a la otra y nos llevan a considerar: a la primera,
como un objeto digno de aprobacion, de honra y recompensa; de culpa,
censura y castigo, a la segunda.

Se han dado tres explicaciones diferentes de ese principio aprobatorio.
Segun algunos, se aprueban o reprueban las propias acciones, asi como las
de los otros, solamente por amor a si mismo o por cierto reconocimiento de
su propension a hacernos felices o desgraciados; segun otros, la razon,
aquella facultad que nos permite distinguir entre lo verdadero y lo falso, es
la que nos habilita para distinguir entre lo conveniente e inconveniente,
tanto en los actos como en los afectos; segun otros, esa distincion depende



totalmente de un inmediato sentimiento y una emocion, y obedece a la
satisfaccion o aversion que nos inspira la contemplacion de ciertos actos y
emociones. El amor a si mismo, la razén y el sentimiento, por lo tanto, son
los tres diferentes origenes que se han sefialado al principio aprobatorio.

Pero antes de que proceda a examinar estas distintas doctrinas, debo
advertir que la elucidacion de esa segunda cuestion, aunque de la mayor
importancia especulativa, no tiene ninguna en la practica. La cuestion
relativa a la naturaleza de la virtud, necesariamente influye en nuestra
nocion del bien y del mal en muchos casos particulares. La relativa al
principio aprobatorio, no puede tener el mismo efecto. Examinar de qué
artificio o mecanismo interior proceden esas diversas nociones y
sentimientos, es asunto de mera curiosidad filosofica.

CAPITULO I

DE LOS SISTEMAS QUE DERIVAN EL PRINCIPIO APROBATORIO DEL
AMOR A SI MISMO

No T0oDOS los que explican el principio aprobatorio por el amor a si mismo
lo hacen de la misma manera, y hay bastante confusion e inexactitud en los
diversos sistemas. Segtin Mr. Hobbes y muchos de los que le siguen!?], el
hombre se ve impulsado a refugiarse en la sociedad, no por ningiin amor
natural hacia sus semejantes, sino porque, faltdndole la colaboracion de los
otros, es incapaz de subsistir holgadamente y al abrigo de todo peligro. Por
este motivo, la sociedad se convierte en una necesidad para €l, y cuanto
propenda al sostén y bienestar sociales, es considerado como cosa que
remotamente fomenta su propio interés; por lo contrario, todo aquello que
amenaza con perturbar o destruir la sociedad, lo considera en cierta medida



dafiino y pernicioso a si mismo. La virtud es el gran sostén y el vicio el gran
perturbador de la sociedad humana. La primera, por lo tanto, es aceptable, y
el segundo ofensivo para todos los hombres, puesto que de la una preve la
prosperidad y del otro la ruina y confusion de todo lo que tan necesario es
para la comodidad y seguridad de su existencia.

Que la propension de la virtud a fomentar, y del vicio a perturbar el
orden social —cuando es examinada la cosa con calma y filos6ficamente—,
refleje una gran belleza sobre la una y una gran deformidad sobre el otro, es
punto que, como ya lo he advertido anteriormente, no puede ser aducido en
esta cuestion. La sociedad humana, considerada desde cierto punto de vista
abstracto y filosofico, se nos presenta como una inmensa maquina cuyos
ordenados y armoniosos movimientos producen innumeros efectos
agradables. Y asi como en cualquier otra bella y noble maquina producida
por el arte humano, de todo aquello que propendiese a facilitar sus
movimientos haciéndolos parejos y faciles derivaria cierta belleza a causa
de ese efecto, y, por lo contrario, todo aquello que propendiese a
obstruccionarlos desagradaria por ese motivo; asi la virtud, que, como quien
dice, es el fino acabado del engranaje social, forzosamente agrada, mientras
que el vicio, cual vil orin que lo hace trepidar y rechinar, necesariamente
ofende. Esta explicacion, pues, del origen del principio aprobatorio o
reprobatorio, en cuanto lo deriva de un respeto al orden social, se entronca
con aquel principio que concede belleza a la utilidad y que ya expliqué en
ocasion anterior; y de ahi es de donde esta doctrina saca toda esa
plausibilidad que posee. Cuando esos autores describen las innumerables
ventajas que la vida culta y social tiene sobre la salvaje y solitaria; cuando
se extienden sobre la necesidad de la virtud y el orden como sostenes de la
primera, y demuestran cuan infaliblemente propende el predominio del
vicio y desobediencia a las leyes a implantar de nuevo la segunda, el lector
se siente fascinado con la novedad y magnificencia del paisaje que ponen
ante su vista: claramente ve una nueva belleza en la virtud, y una nueva
deformidad en el vicio que nunca antes habia advertido, y, por lo general,
tan encantado esta con el descubrimiento, que por rareza se detiene a
reflexionar en que, si antes no habia reparado en esta vision politica, es



imposible que sea el fundamento de la aprobacion y reprobacién con que
siempre ha estado acostumbrado a considerar aquellas diversas cualidades.

Por otra parte, cuando esos autores derivan del amor a si mismo el
interés que sentimos por el bienestar social y el aprecio que por ese motivo
testimoniamos a la virtud, no quieren decir que cuando en esta época
aplaudimos la virtud de Catén y abominamos de la infamia de Catilina,
nuestros sentimientos sean inducidos de la nocion del beneficio que
podamos recibir del uno, ni del menoscabo que soportemos a causa del otro.
La forma como, segun estos filésofos, apreciamos al virtuoso personaje y
culpamos al desordenado, no es entendiendo que la prosperidad y el
trastorno sociales en aquellas remotas edades y naciones sean influyentes
sobre nuestra felicidad o desdicha presentes. Jamas pensaron que nuestros
sentimientos estuviesen influidos por el posible beneficio o perjuicio que
supusiéramos redundaria en nosotros, bajo el supuesto de haber vivido en
aquellas lejanas edades y paises; o bien, influidos por los que podrian
redundar en nosotros, al pensar que en nuestra vida encontrariamos
personas semejantes. En suma, la idea con que esos autores andaban a
tientas, pero que no pudieron dilucidar, era esa simpatia indirecta que
experimentamos hacia quienes reciben el beneficio o sufren el perjuicio
proveniente de la indole tan opuesta de esos personajes, y eso era lo que
confusamente sefialaban cuando afirmaron que no era la idea del provecho
o del sufrimiento lo que incitaba nuestro beneplécito o indignacion, sino el
concepto o imaginacion del posible provecho o sufrimiento en el caso de
tener que actuar en compaiia de semejantes asociados.

Sin embargo, la simpatia no puede, en modo alguno, considerarse un
principio egoista. Cuando simpatizo con vuestra afliccion o vuestra
indignacion, puede sostenerse, ciertamente, que mi emocion se funda en
amor a mi mismo, porque surge de ese hacer mio vuestro caso, de ese
ponerme en vuestra situacion y de ahi concebir lo que sentiria en tales
circunstancias. Empero, aunque con mucha propiedad se dice que la
simpatia surge de un cambio imaginario de situaciones con la persona
principalmente afectada, con todo, tal cambio imaginario no se supone que
me acontezca a mi, en mi propia persona y cardcter, sino en la persona con



quien simpatizo. Cuando me conduelo de la muerte de tu hijo, no considero,
a fin de poder compartir tu afliccion, lo que yo, persona determinada por mi
caracter y profesion, sufriria si tuviese un hijo, sino que considero lo que
sufriria si en verdad yo fuera ti, y no solamente cambio contigo de
circunstancias, sino de personas y sujetos. Mi afliccién, pues, es
enteramente por tu causa y en absoluto por la mia. Por lo tanto, no es en
nada egoista. ;Como puede considerarse que sea pasion egoista aquélla que
no responde a algo que ni siquiera en la imaginaciéon me ha acontecido ni
que se refiera a mi en mi propia persona y caracter, sino que en todo atafie a
lo que a ti concierne? Un hombre muy bien puede simpatizar con una
parturienta, aunque es imposible que se imagine sufriendo en su persona los
dolores del parto. De cualquier modo, esta doctrina de la naturaleza humana
que deriva todos los sentimientos y afectos del amor a si mismo, y que tanto
ruido ha metido en el mundo, pero que, hasta donde alcanzo, jamas ha sido
cabal y distintamente explicada, me parece que ha salido de una confusa y
falsa interpretacion del mecanismo de la simpatia.

CAPITULO 11

DE LOS SISTEMAS QUE HACEN DE LA RAZON EL PRINCIPIO DE LA
APROBACION

Es BIEN sabido que fue doctrina de Mr. Hobbes que el estado de naturaleza
es un estado bélico, y que con anterioridad a la institucion del gobierno civil
no es posible la existencia entre los hombres de una vida social segura y
pacifica. Por tanto, la conservacion del orden social, segiin €1, consiste en
sostener las instituciones politicas, y destruirlas es tanto como dar fin a ese
orden social. Mas la existencia del gobierno civil depende de la obediencia



que se presta al supremo magistrado. En el preciso momento en que pierde
su autoridad, todo gobierno ha cesado. Del mismo modo, pues, que la
propia conservacion ensefia a los hombres a encomiar todo aquello que
tienda al fomento del bienestar social y a censurar lo que promete
lesionarlo, asi ese mismo principio les deberia ensefiar, si en pensamiento y
palabra fuesen consecuentes, a encomiar en toda ocasion la obediencia al
magistrado civil y a censurar toda desobediencia y rebeldia. Las nociones
mismas de lo laudable y censurable debieran ser idénticas a las de
obediencia y desobediencia. Por tanto, las leyes del magistrado civil
debieran ser consideradas como las tltimas y absolutas normas de lo justo e
injusto, del bien y del mal.

Al propagar estas ideas, Mr. Hobbes admiti6 que su intencion fue la de
sujetar la conciencia de los hombre de un modo inmediato al poder civil y
no al eclesiastico, en cuya turbulencia y ambicion aprendié a ver, por el
ejemplo de su propia €poca, la causa principal de los desordenes sociales.
Por este motivo su doctrina era particularmente ofensiva a los tedlogos,
quienes, a su ve2, no anduvieron cortos en dar rienda suelta con mucha
rudeza y encono a la indignacion que sentian en su contra. Igualmente
ofensiva resultd esa doctrina a los buenos moralistas, puesto que implicaba
que no habia una diferencia de naturaleza entre el bien y el mal, que éstos
eran valores mudables y variables y que dependian de la simple voluntad
arbitraria del magistrado civil. Por lo tanto, esta manera de explicar las
cosas fue objeto de ataques procedentes de todas partes y con toda clase de
armas: por juiciosas razones, asi como por rabiosas peroratas.

Para poder refutar una doctrina tan odiosa, hacia falta demostrar que,
con anterioridad a toda legislacion o institucion positiva, la mente estaba
dotada por naturaleza de una facultad mediante la cual podia distinguir en
determinados actos y afectos, las cualidades de lo bueno, lo laudable y lo
virtuoso, y, en otros, las de lo malo, lo censurable y lo vicioso.

Con justicia advirtié el Dr. Cudworth[®] que la ley no podia ser la causa
primera de esos distingos, puesto que, bajo el supuesto de tal ley,
necesariamente, o bien era debido obedecerla e indebido desobedecerla, o
bien indiferente el que la obedeciésemos o desobedeciésemos. Aquella ley



cuya obediencia o desobediencia, por nuestra parte, era indiferente, no
podia, sin duda, ser la causa de aquellos distingos; pero tampoco podia serlo
la ley a la que era debido obedecer e indebido desobedecer, porque hasta en
este caso iban implicadas como previas las nociones o ideas de lo bueno y
lo malo, y las de ser la obediencia a la ley conforme a la idea de lo bueno y
la desobediencia a la de lo malo.

Puesto que la mente posee, con prioridad a toda ley, una nocion de esos
distingos, parece necesaria consecuencia que esa nocion procede de la
razon, que es la que indica la diferencia entre el bien y el mal, asi como lo
hace entre la verdad y el error; y esta conclusion, verdadera en cierto
sentido, aunque demasiado precipitada en otro, fue mas facilmente aceptada
en esa €poca en que la ciencia abstracta de la naturaleza humana estaba en
panales, y antes de que las distintas facultades mentales hubiesen sido
cuidadosamente examinadas y diferenciadas las unas de las otras. En los
dias en que se ventilaba con gran calor y vehemencia esta controversia con
Mr. Hobbes, no se habia pensado en ninguna otra facultad de donde se
supusiese que tales ideas podian originarse. Por estos afios, pues, vino a ser
doctrina en boga que la esencia de la virtud y del vicio no consistia en la
conformidad o inconformidad de las acciones humanas con la ley de un
superior, sino en la conformidad o inconformidad con la razon, que de este
modo fue considerada como primera causa y principio de la aprobaciéon y
reprobacion.

En cierto sentido, es verdad que la virtud consiste en una conformidad
con la razén, y con mucha justicia puede considerarse a esta facultad, en
alguna medida, como causa y principio de la aprobacion y la reprobacion y
de todo sano juicio relativo al bien y al mal. Es la razén la que descubre
esas reglas generales de justicia segiin las cuales debemos normar nuestros
actos, y por esta misma facultad formamos esas mas vagas e indeterminadas
ideas de lo que es prudente, de lo que es decoroso, de lo que es generoso y
noble, ideas que siempre nos acompafian y a cuya conformidad procuramos
modelar, en la medida en que mejor podemos, el tenor de nuestra conducta.
Las sentencias morales generalmente admitidas se forman, como toda
maxima general, por la experiencia y la induccion. Advertimos en una gran



variedad de casos particulares lo que agrada o desagrada a nuestras
facultades morales, lo que ellas aprueban o desaprueban, y de esta
experiencia establecemos por induccion esas reglas generales. Mas la
induccion siempre ha sido considerada como una operacion de la razon, y
por eso se dice con mucha propiedad que de la razén proceden todas esas
sentencias generales e ideas. Estas, en gran parte, norman nuestros juicios
morales, los cuales serian sumamente inciertos y precarios si dependiesen
totalmente de algo tan expuesto a variar como son las inmediatas emociones
y sentimientos, que los diversos estados de salud y humor son capaces de
alterar de un modo tan esencial. Por lo tanto, como nuestros mejores
fundados juicios relativos a lo bueno y a lo malo se norman por maximas e
ideas obtenidas por una induccion de la razon, puede, con mucha propiedad,
decirse de la virtud que consiste en una conformidad con la razon, y, hasta
este extremo, puede considerarse a esa facultad como causa y principio de
aprobacion y reprobacion.

Pero aunque, ciertamente, la razon es la fuente de las reglas generales
¢ticas y de todos los juicios morales que por esas reglas formamos, es
completamente absurdo e ininteligible suponer que las percepciones
primarias de lo bueno y malo procedan de la razon, hasta en aquellos casos
particulares de cuya experiencia se sacan las reglas generales. Estas
percepciones primarias, asi como toda experiencia en que cualquier regla
general se funda, no pueden ser objeto de la razon, sino de un inmediato
sentido y emocion. La manera como se forman las reglas generales €ticas,
es descubriendo que en una gran variedad de casos un modo de conducta
constantemente nos agrada de cierta manera, y que, de otro modo, con igual
constancia, nos resulta desagradable. Empero, la razén no puede hacer que
un objeto resulte por si mismo agradable o desagradable; la razon solo
puede revelar que tal objeto es medio para obtener algo que sea placentero o
no, y de este modo puede hacer que el objeto, por consideracion a esa otra
cosa, nos resulte agradable o desagradable. Mas nada puede ser agradable o
desagradable por si mismo, que no sea porque asi nos lo presenta un
inmediato sentido y sensacion. Por lo tanto, si en todos los casos
particulares necesariamente nos agrada la virtud por ella misma, y si del



mismo modo el vicio nos causa aversion, no puede ser la razon, sino un
inmediato sentido y sensacion, lo que asi nos reconcilie con la una y nos
extrafa del otro.

El placer y el dolor son los principales objetos del deseo y de la
aversion; pero €stos no se disciernen racionalmente, sino que se distinguen
por medio de un sentido inmediato y una emocion. Si la virtud, pues, es
deseable por si misma, y si, del mismo modo, el vicio es objeto de aversion,
siguese que no puede ser la razdn, sino el sentido inmediato y la emocion,
lo que distingue esas diferentes cualidades.

Sin embargo, como con justicia puede considerarse que hasta cierto
punto la razon es principio de aprobacion o reprobacion, pensose, debido a
una inadvertencia, que estos sentimientos procedian primariamente de una
operacion de aquella facultad. Corresponde al Dr. Hutcheson el mérito de
haber sido el primero que distinguiera con cierto grado de precision, hasta
qué punto puede admitirse que todos los juicios morales proceden de la
razon, y hasta qué punto se fundan en un sentido inmediato y una emocion.
En sus lllustrations upon the Moral Sense (Ilustraciones sobre el sentido
moral) ha explicado esto de un modo tan completo, y, a mi parecer, tan
incontestable, que si el asunto todavia provoca controversia, solamente
puedo imputarlo a falta de atencion a lo que este caballero ha escrito, o bien
a una supersticiosa adhesion a ciertas formas de expresion, debilidad no
poco comun entre los sabios, especialmente en materia tan profundamente
interesante como la presente, en la que un hombre curioso no siempre esta
dispuesto a ceder ni siquiera en la justeza de una sola frase a la que ha
estado acostumbrado.

CAPITULO III



DE AQUELLOS SISTEMAS QUE HACEN DEL SENTIMIENTO EL
PRINCIPIO DE LA APROBACION

Los SISTEMAS que hacen del sentimiento el principio de la aprobacion,
pueden dividirse en dos distintas clases:

Seglin algunos, el principio de la aprobacion se funda en un sentimiento
de naturaleza peculiar; es un poder especial de percepcion que la mente
ejerce en presencia de ciertos actos o afectos; algunos de €stos impresionan
esa facultad de un modo agradable y otros de un manera desagradable; los
primeros quedan marcados con los caracteres del bien, de lo laudable y
virtuoso; los segundos, con los del mal, lo censurable y vicioso. Tratandose
de un sentimiento de naturaleza peculiar, diferente de todos los otros, y
como efecto que es de un poder especial de percepcion, le dan un nombre
particular, llamandole el sentido moral.

Segun otros, no hay necesidad, para explicar el principio de aprobacion,
de suponer la existencia de un nuevo poder de percepcion del que hasta
entonces no se tuviera noticia. Se imaginan que la Naturaleza obra en esto,
como en todos los demas casos, con la més rigurosa economia, y que
produce multitud de efectos de una sola y misma causa; y la simpatia,
potencia de la que siempre se ha tenido debida cuenta y de la que la mente
esta manifiestamente dotada, es, piensan, suficiente para explicar todos los
efectos atribuidos a aquella facultad especial.

El Dr. Hutcheson*] se esmeré en probar que el principio de la
aprobacion no estaba fundado en el amor de si mismo. También demostro
que no podia proceder de una operacion racional. Pensd, pues, que no habia
otro camino que suponer que se trataba de una facultad de especie peculiar
con que la Naturaleza dot6 a la mente humana, a fin de producir este
importante y particular efecto.

Habiendo excluido el amor a si mismo y a la razon, no se le ocurrid que
podia haber alguna de las ya conocidas facultades mentales que pudiese en
alguna manera satisfacer ese propdsito.



Sin embargo, y a pesar de todo el esmero que este ingenioso fildsofo ha
puesto en probar que el principio de la aprobacion se funda en un poder
especial de percepcion, en cierta forma analogo al de los sentidos externos,
hay algunas consecuencias de su doctrina, aceptadas por ¢él, que
posiblemente sean consideradas por muchos como refutacion suficiente de
la misma. Admite ] que las cualidades que pertenecen a los objetos de un
sentido no pueden, sin incurrir en grave desproposito, atribuirse al sentido
mismo. /Quién ha pensado jamas en hablar de un sentido de ver negro o
blanco, de un sentido de oir fuerte o bajo, o de un sentido de gustar dulce o
amargo? Y, segun ¢€l, resulta igualmente absurdo llamar a nuestras
facultades morales virtuosas o viciosas, lo moralmente bueno o malo. Estas
cualidades pertenecen a los objetos de aquellas facultades, no a las
facultades mismas. Si, por lo tanto, hubiera un hombre tan
disparatadamente constituido que aceptara la crueldad y la injusticias como
las mas altas virtudes, y rechazara la equidad y la humanidad como los mas
despreciables vicios, una mente asi constituida podria ciertamente ser
considerada como perniciosa, tanto para el individuo como para la
sociedad, y asimismo considerada como extrafia, sorprendente y en si
desnaturalizada; pero no podria, sin incurrirse en grave desproposito,
calificarse de viciosa o moralmente perversa.

Y, sin embargo, si viésemos a un hombre aclamar una barbara e
inmerecida ejecucion que hubiese sido mandada por algin insolente tirano,
no nos sentiriamos culpables de grave desproposito al calificar de vicioso y
moralmente perverso en alto grado ese comportamiento, a pesar de que sélo
fuera la expresion de depravadas facultades morales o de una disparatada
aprobacion de tan horrible acto, como si fuese noble, magnanimo y
excelente. Nuestro corazon, asi lo imagino, al ver un espectador como ¢se,
olvidaria momentaneamente su simpatia con el paciente y no sentiria sino
horror y aborrecimiento al pensar en criatura tan execrable y vil. Lo
detestariamos aiin mas que al tirano, quien posiblemente obraba impulsado
por las impetuosas pasiones de la envidia, el temor y el resentimiento, y
que, por ese motivo, seria mas disculpable. Mas los sentimientos del
espectador aparecerian por completo inmotivados, y, por lo tanto, mas



perfecta y absolutamente abominables. No existe perversion de
sentimientos o afectos, que nuestro corazon se resistiese mas a compartir o
que rechazase con mas odio e indignacion que una de esta especie, y, lejos
de considerar semejante constitucion mental como algo simplemente
extrafio o pernicioso y en modo alguno vicioso o moralmente perverso, mas
bien la considerariamos como el Ultimo y madas espantoso extremo de
depravacion moral.

Por el contrario, los sentimientos morales correctos aparecen de suyo en
cierto grado laudables y moralmente buenos. Aquel cuya censura y aplauso
en toda ocasion van de acuerdo, con gran exactitud, con el valor o
indignidad del objeto, parece merecer, en cierto grado, hasta la aprobacion
moral. Admiramos la delicada precision de sus sentimientos morales; sirven
de guia a nuestros propios juicios, y, debido a su insélita y sorprendente
exactitud, hasta provocan nuestra admiracion y aplauso. Ciertamente, no
podemos estar siempre seguros de que la conducta de una persona como esa
corresponda a la precision y exactitud de sus juicios respecto a la conducta
ajena. La virtud requiere héabito y firme proposito, tanto como delicadeza de
sentimientos, y, por desgracia, algunas veces faltan esas primeras cualidades
ahi donde la segunda se da con la mayor perfeccion. Sin embargo, esa
disposicion de la mente, aunque algunas veces vaya acompanada de
imperfecciones, es incompatible con todo lo que sea crasamente criminal, y
es la cimentacion maés feliz para construir sobre ella la superestructura de la
perfecta virtud. Hay muchos hombres bien intencionados que se proponen
en serio ejecutar cuanto estiman es de su deber, pero que, a pesar de todo,
resultan desagradables a causa de la tosquedad de sus sentimientos morales.

Podria decirse, quiza, que aunque el principio de la aprobacion no esta
fundado en un poder de percepcion que sea en alguna manera analogo a los
sentidos externos, aun podria estar fundado en algiin sentimiento especial
que respondiese a ese fin particular y a ningin otro. Podria pretenderse que
la aprobacion y reprobacion son un determinado sentir o emocidén que
surgen en la mente provocados por ciertos sujetos o acciones, y asi como al
resentimiento podria llamarsele sentido de la injuria, o a la gratitud sentido



del provecho, asi aquéllas podrian muy propiamente recibir el nombre de
sentido del bien y del mal, o sea sentido moral.

Pero esta explicacion, si bien no esté sujeta a las mismas objeciones que
la anterior, si esta expuesta a otras igualmente incontestables.

En primer lugar, a pesar de todas las variaciones a que esta sujeta una
emocion cualquiera, conserva los rasgos generales que la singularizan como
emocion de determinada especie, y esos rasgos generales siempre son mas
conspicuos y notorios que cualquier variacion que pudiere experimentar en
casos particulares. Asi, la ira es una emocion de especie particular, vy,
consecuentemente, sus rasgos generales siempre son mas perceptibles que
todas las variantes que pueda experimentar en casos particulares. La ira
contra un hombre es, sin duda, algo diferente de la ira contra una mujer, y a
su vez diferente de la ira contra un nifio. En cada uno de estos tres casos la
pasion de la ira en general admite distintas modificaciones segun el
particular caracter de sus objetos, como el atento observador facilmente
podra advertir. Pero, a pesar de todo, en todos estos casos predominan los
rasgos generales de la pasion. Para distinguir estos rasgos no hace falta una
observacion sutil; es necesaria, por lo contrario, una atencién en extremo
delicada para descubrir las variaciones. Todo el mundo advierte aquéllos;
casi nadie observa éstas. Por lo tanto, si la aprobacion y la reprobacion
fuesen —como la gratitud y el resentimiento— emociones de una especie
particular, distintas de todas las demas, seria de esperar que en todas las
variaciones que la una y la otra fuesen susceptibles de sufrir, se conservaran
claros, manifiestos y facilmente perceptibles los rasgos generales que las
caracterizan como emociones de determinada especie particular. Empero,
de hecho, acontece lo contrario. Si nos atenemos a lo que en realidad
sentimos cuando en diversas ocasiones aprobamos o reprobamos algo,
descubriremos que, con frecuencia, en un caso nuestra emocidén es
totalmente distinta a la de otro caso, y que no es posible advertir entre
ambos ningin rasgo comun. Asi, por ejemplo, la aprobacién con que
miramos un sentimiento tierno, delicado y humano, es bastante distinta de
aquella con que recibimos la impresion de un sentimiento que se nos
presenta como admirable, osado y magnanimo. Nuestra aprobacion por



ambos puede, en diversas ocasiones, ser perfecta y completa; pero uno de
ellos nos enternece y el otro nos eleva, y no hay ningin parecido entre las
emociones que provocan en nosotros. Ahora bien, segiin la doctrina que he
estado procurando demostrar, tal debe, necesariamente, ser el caso. Como
las emociones de la persona a la que aprobamos, son, en esos dos casos,
opuestas la una a la otra, y como nuestra aprobacion procede de la simpatia
con esas emociones opuestas, lo que sentimos en un caso no puede en nada
parecerse a lo que sentimos en el otro. Empero, esto no podria acontecer si
la aprobacion consistiese en una emocion peculiar que no tuviese nada en
comun con los sentimientos objeto de la aprobacidn, sino que surgiese en
presencia de esos sentimientos, a la manera como cualquiera otra pasion
surge en presencia del objeto que le es propio. Lo mismo puede decirse
respecto a la reprobacion. El horror que nos inspira la crueldad, en nada se
asemeja al desprecio que sentimos hacia lo ruin. Es una especie muy
distinta de discordia la que sentimos en presencia de esos dos diferentes
vicios, entre nuestro propio parecer y el de la persona cuyos sentimientos y
comportamiento observamos.

En segundo lugar, ya he advertido que no solamente las diferentes
pasiones o afectos humanos que son motivo de aprobacion o reprobacion se
nos presentan con el caracter de bondad o perversidad morales, sino que
también la aprobacién conveniente € inconveniente se presenta a nuestros
naturales sentimientos con el sello de esas mismas cualidades. En
consecuencia, s€ me ocurre preguntar ;como es que, segun esta doctrina,
aprobamos o reprobamos la aprobacion misma segin sea conveniente o
inconveniente? A esta pregunta no hay, me imagino, sino una sola
contestacion que sea razonable. Serd necesario decir que, cuando la
aprobacion con que nuestro projimo observa la conducta de un tercero,
coincide con la nuestra, es que aprobamos su acto aprobatorio y lo tenemos,
en cierta medida, por moralmente bueno; y, por lo contrario, cuando no
coincide con nuestros propios sentimientos, lo desaprobamos y
consideramos, en cierta medida, moralmente perverso. Debe, pues,
admitirse que, por lo menos en este caso, la coincidencia u oposicion de
sentimientos entre el observador y la persona observada, es lo que



constituye la aprobacion o reprobaciéon moral. Y si consiste en eso en un
caso, yo pregunto ;por qué no en todos los demas? ;Qué objeto tiene
imaginar un nuevo poder de percepcion para explicar esos sentimientos?

Contra toda explicacion del principio aprobatorio que quiera hacerlo
depender de un sentimiento peculiar distinto de todos los demads, yo
objetaria: que es bien extraio que ese sentimiento, sin duda intencionado
por la Providencia para ser el principio rector de la naturaleza humana,
hubiese pasado hasta ahora tan inadvertido, al grado de carecer de nombre
en todos los idiomas. La designacion: sentido moral, es de cufio muy tardio,
y todavia no puede considerarse forme parte del idioma inglés. La palabra
aprobacion, solo desde hace pocos afios es propia para denotar con
peculiaridad cosas de esta especie. Propiamente hablando, aprobamos todo
aquello que nos satisface completamente: la forma de un edificio, la traza
de una maquina, el sabor de un plato de carne. La palabra conciencia no
denota primariamente alguna facultad moral que nos permita aprobar o
reprobar algo. La conciencia implica, ciertamente, la existencia de alguna
facultad de esa especie, y significa propiamente nuestro darnos cuenta de
haber obrado conforme o contrariamente a sus mandatos. Ya que el amor, el
odio, la alegria, la afliccion, la gratitud, el resentimiento y tantas otras
pasiones que se supone estan todas sujetas a ese principio, han demostrado
ser suficientemente importantes para obtener rotulos que nos las dan a
conocer jacaso no es sorprendente que la reina de todas ellas hubiese
pasado hasta ahora tan poco advertida, que, excepcion hecha de unos
cuantos filésofos, a nadie le ha parecido aiin que valga la pena bautizarla
con algiin nombre?

Cuando concedemos nuestra aprobacidn a algin sujeto o a una accion,
los sentimientos que experimentamos, segun la doctrina que antecede,
tienen cuatro origenes que en cierto sentido son distintos los unos de los
otros. Primero, simpatizamos con los motivos del agente; segundo,
compartimos la gratitud de quienes reciben el beneficio de sus actos;
tercero, advertimos que su conducta ha sido conforme a las reglas generales
por las que esas dos simpatias usualmente actian, y, por ultimo, cuando
consideramos que tales actos forman parte de un sistema de conducta que



tiende a fomentar la felicidad del individuo o de la sociedad, tal parece que
derivan cierta belleza de esa utilidad, no muy distinta de la que atribuimos a
cualquier maquina bien trazada. Una vez descontado, en cualquier caso
particular, todo lo que necesariamente debe reconocerse que procede de uno
u otro de estos cuatro principios, quisiera saber de buena gana lo que queda
de residuo, y sin reservas permitiré que se atribuya ese sobrante al sentido
moral o a cualquiera otra facultad privativa, con tal de que alguien
determine con toda precision lo que ese sobrante sea. Quiza fuera de
esperarse que, si en verdad existiera esa facultad privativa tal como se
supone que lo es el sentido moral, pudiéramos, en algunos casos
particulares, sentirlo separado y desprendido de todos los otros, como con
harta frecuencia sentimos en toda su pureza y sin mezcla de otra emocion,
la alegria, la afliccion, la esperanza y el temor. Esto, me imagino, ni
siquiera puede intentarse. Jamas he oido que se aduzca un ejemplo por el
que pueda decirse que esta facultad obra por si sola y sin mezcla alguna de
simpatia o antipatia, de gratitud o resentimiento, de percepcion del acuerdo
o desacuerdo de cualquier acto con uni regla establecida, o, por tltimo, sin
mezcla de ese gusto general por la belleza y el orden que, tanto los objetos
inanimados como animados, provocan en nosotros.

Hay otra doctrina que intenta dar razon, por medio de la simpatia, del
origen de nuestros sentimientos morales, pero que es diferente a la que yo
me he esforzado por demostrar. Es aquélla que hace que la virtud radique en
la utilidad, y la que explica el placer con que el espectador reconoce la
utilidad de cualquier cualidad, por simpatia con la felicidad de quienes
resultan afectados por ella. Esta simpatia es diferente tanto de aquella por la
que penetramos en los motivos del agente, como de aquella por la que
acompafiamos en la gratitud a las personas que resultan beneficiadas por sus
actos. Se trata del mismo principio que aquel por el que concedemos
nuestra aprobacion a una bien trazada maquina. Pero ninguna maquina
puede ser objeto de una ni otra de esas dos simpatias ultimamente
mencionadas. En la cuarta parte de esta disertacion ya he dado alguna
cuenta de esa doctrina.



ADAM SMITH (1723-1790). Economista y filésofo escocés.

En la Historia de la Economia, es considerado como el mayor exponente de
la economia clésica.

Adam Smith basaba su ideario en el sentido comun. Frente al escepticismo,
defendia el acceso cotidiano e inmediato a un mundo exterior independiente
de la conciencia. Este pensador escocés creia que el fundamento de la
accion moral no se basa en normas ni en ideas nacionales, sino en
sentimientos universales, comunes y propios de todos los seres humanos.

En 1776, publica La riqueza de las naciones, sosteniendo que la riqueza
procede del trabajo de la nacion. El libro fue esencialmente un estudio
acerca del proceso de creacion y acumulacion de la riqueza, tema ya
abordado por los mercantilistas y fisiocratas, pero sin el caracter cientifico
de la obra de Smith. Este trabajo obtuvo para €l el titulo de fundador de la
economia porque fue el primer estudio completo y sistematico del tema.



Notas



1 Raro mulieres donare solent <<



(2] PUFFENDORF, MANDEVILLE. <<



[3] Inmutable Morality, I, 1. <<



(4] Inquiry concerning Virtue (Indagacion referente a la Virtud). <<



I Ilustrations upons the Moral Sense, sec. 1. (Ilustraciones sobre el sentido
moral). <<



	La teoría de los sentimientos morales
	Introducción
	Primera parte. De la propiedad de la acción
	Sección I. Del sentido de la propiedad
	I. De la simpatía
	II. Del placer de la simpatía mutua
	III. Del modo en que juzgamos acerca de la propiedad o impropiedad de los sentimientos ajenos por su armonía o disonancia con los nuestros
	IV. Sobre el mismo asunto
	V. De las virtudes afables y respetables

	Sección II. De los grados de las distintas pasiones que son compatibles con el decoro
	Introducción
	IV. De las pasiones sociales


	Segunda parte. Del mérito y el demérito, o de los objetos de recompensa y castigo
	Sección I. Del sentido del mérito y demerito
	I. Que todo lo que parece ser objeto propio de la gratitud, parece merecer recompensa; y que, del mismo modo, todo lo que parece ser objeto propio de resentimiento, parece merecer castigo
	II. De los objetos propios de gratitud resentimiento
	III. Que donde no hay aprobacion de la conducta de la persona que confiere un beneficio, hay escasa simpatia con la gratitud de quien lo recibe; y que, por lo contrario, donde no hay reprobacion de los motivos de la persona que hace el daño, no hay ninguna especie de simpatia con el resentimiento de quien lo sufre
	IV. Recapitulacion de los capítulos precedentes
	V. El analisis del sentido del merito y del demerito


	Tercera parte. Del fundamento de nuestros juicios respecto de nuestros propios sentimientos y del sentido del deber
	I. Del principio de la aprobación reprobación de sí mismo
	IV. Sobre la naturaleza del engaño de si mismo, y del origen y utilidad de las reglas generales

	Cuarta parte. De los efectos de la utilidad sobre el sentimiento de aprobación
	I. De la belleza que la apariencia de utilidad confiere a todas las producciones artísticas, y de la generalizada influencia de esta especie de belleza
	II. De la belleza que la apariencia de utilidad confiere al caracter y a los actos de los hombres; y hasta que punto la percepcion de esa belleza debe considerarse como uno de los principios aprobatorios originales

	Séptima parte. De los sistemas de filosofia moral
	Sección III. De los diversos sistemas que se han elaborado respecto del principio aprobatorio
	Introducción
	I. De los sistemas que derivan el principio aprobatorio del amor a si mismo
	II. De los sistemas que hacen de la razón el principio de la aprobación
	III. De aquellos sistemas que hacen del sentimiento el principio de la aprobación


	Autor
	Notas

