
A L B E R T O  T E S T A

EL ESPÍRITU POBRE 
DEL RICO CAPITALISMO

Nota: 67
Líneas principales del

pensamiento de
René Descartes



Líneas principales del pensamiento de
René Descartes

Obras
El Racionalismo
El método cartesiano: El análisis

Las cuatro reglas de Descartes

Teoría del conocimiento y metafísica
La duda universal y metódica
Res cogitans: el yo pensante
La res infinita o sustancia divina, Dios
La res extensa, el mundo

Atributos y modos
Antropología: mecanicismo y libertad

1628: Reglas para la dirección del espíritu
1630: El mundo o tratado de la luz
1637: Discurso del método
1641: Meditaciones metafísicas
1642: La búsqueda de la verdad mediante la razón natural
1644: Principios de filosofía
1649: Las pasiones del alma

El Racionalismo de Descartes es una batalla que continua por la autonomía de la Razón desde el
punto de vista gnoseológico y no ontológico, puesto que lo importante de la Razón lo posee de forma
innata dentro de sí.

Descartes define a la Razón como "lumens naturales" (luz natural) y es sinónimo de buena mente o
buen espíritu. No la considera como una facultad sino como el desarrollo armónico de todas.

Sumario

Obras

El Racionalismo



Ha de poseer una actitud crítica que la haga ser metódica y guiarse sólo por la evidencia. Toda la
filosofía de Descartes viene regida por un método al cual se atiene siempre.

René Descartes plantea cómo avanzar con seguridad en el camino del conocimiento. Si la razón
humana es una herramienta valiosa y eficaz, preguntándose cuál es el motivo de los errores filosóficos
anteriores. Sin duda, piensa Descartes, estos errores han sido motivados por la falta de método en la
búsqueda de la sabiduría, es decir, en la filosofía.

Descartes anticipa que su método no es único, sino un resultado personal. Éste método formado por
reglas fijas no lo quiere para exponer teorías, sino para descubrir verdades, de ahí que el orden
propuesto en su método no es el orden natural de las cosas sino el de nuestro conocimiento de ellas
por medio de la Razón.

Así, propone como más adecuado el método deductivo de las Matemáticas, materia por la cual sentía
una gran tentación. Este método será el Análisis. Además, su gran preocupación por el error le hará
adoptar una duda metódica que hace que el cerebro sea prudente, cauteloso y por cierto punto
confiado para eliminar toda clase de prejuicios.

El Análisis consistirá pues en buscar unas verdades evidentes e indubitables para, a partir de ellas,
establecer unas reglas de deducción seguras y ciertas.

Para Descartes lo verdadero es evidente pero siempre de forma objetiva, por eso requiere que lo
evidente sea a la vez claro y distinto. Estos dos términos son recurrentes en la filosofía cartesiana y,
aunque no trascenderán más allá del propio autor, merece la pena que sean explicados: ,,

Clara es una idea cuando está y es conocida de forma separada a las demás.
Distinta es una idea cuando sus partes o componentes son separados unos de otros y conocidos
con interior claridad.

Para descubrir este tipo de ideas hay que ver cómo funciona la Razón y como puede llegar a alcanzar
ese conocimiento de las naturalezas simples. Lo hace a través de la intuición que es "una luz natural
que conoce de forma inmediata" y después por la deducción o sucesión de intuiciones por las cuales
la inteligencia descubre las conexiones que se dan entre las intuiciones.

En la segunda parte del Discurso del Método expone las cuatro Reglas metódicas ya apuntadas en
Regulre:

1ª: Evidencia. No admitir como verdadera cosa alguna si no se sabe con certeza (con claridad y
distinción) que lo es, es decir, sin poder dar ocasión a la duda,va en contra del principio
aristotélico de la identidad o razón suficiente para poder concretar una idea de primera intención.
2ª: Análisis. Dividir las dificultades en la medida de lo posible hasta llegar a sus componentes
últimos para hallar más fácilmente la solución.
3ª: Síntesis. Conducir ordenadamente los pensamientos en orden creciente de complejidad.
4ª: Enumeración. Realizar revisiones muy detalladas para estar seguro de no omitir nada.

El método cartesiano: El análisis

Las cuatro reglas de Descartes



Con todo ello Descartes intentó establecer los principios de una "Mathesis Universalis".

Fundamentalmente la aplicación de su método se llevará a cabo en las "Meditaciones Metafísicas",
aunque su teoría también está expuesta en el "Discurso" y en la "Regulae", pero de forma no tan
intensa.

Comienza en la primera meditación con una actitud crítica de todo el saber. Al considerar no fiables
todos los conocimientos, intentará librarse de todo tipo de prejuicios, para lo cual utiliza como
instrumento de trabajo la Duda Metódica: no es una duda real escéptica sino el planteamiento de si
hay motivos para dudar del conocimiento.

Es metódica porque no duda de cada conocimiento individual, idea o creencia que tiene, sino que el
objeto del análisis son las razones en las que se fundó para darlos por válidos, por lo que plantea el
camino a seguir para encontrar la verdad.

La duda es también provisional ya que en cuanto haya encontrado un principio evidente la podrá
abandonar para construir un conocimiento certero.

Así, cree encontrar los motivos por los cuales dudar de todo: "El conocimiento sensible es engañoso";
considera la incertidumbre de los datos sensibles puesto que no todo lo que sentimos es cierto; nada
más hay que pensar que en ocasiones se nos presentan errores de percepción debidos a débiles
estímulos. Imperfección de las ciencias compuestas: no son infrecuentes los errores de razonamiento,
ya que las conclusiones tradicionalmente aceptadas son muchas veces erróneas. Imposibilidad de
distinguir entre el sueño y la vigilia: ante esta imposibilidad podría darse que todos nuestros
pensamientos, así como cuanto vemos y vivimos, fuesen en realidad un sueño. La hipótesis del genio
maligno: si nuestro entendimiento pudiese ser influido por cierto genio maligno (eufemismo que
utiliza para poder dudar de la bondad de Dios y evadir la Inquisición) que quisiera llevarnos a
considerar evidentes cosas que no lo son nos podríamos estar engañando continuamente sin saberlo.
Con él Descartes culmina la duda metódica, que adquiere así la máxima radicalidad...Es posible que
Descartes introdujese la hipótesis del genio maligno para señalar esta última duda. La duda metódica
no lleva a Descartes al escepticismo. Por el contrario, de esta duda se extraerá la primera certeza
absoluta: La existencia del sujeto que piensa, verdad que expresa en su célebre formulación:
"PIENSO...luego EXISTO". Para Descartes el "cogito, ergo sum", es una verdad inmediata, conocida
por la intuición, considerada la primera verdad, porque posee las dos características esenciales de
toda verdad evidente: La claridad y la distinción;a partir de esto, todo aquello que se perciba con
claridad y distinción será Verdadero.

Descartes llega al punto en el que hay algo de lo que no puede dudar: de que dudo, saber y como
dudar es una forma de pensar, si dudo existo ("Cogito ergo sum"). Esta verdad resiste toda duda, por
muy radical que sea; incluso es inmune a la hipótesis del genio maligno, pues el propio hecho de
dudar es Prueba de su verdad.

Dedica la "segunda meditación" a la esencia de ese yo pensante: "no soy un conjunto de miembros, un
cuerpo, ni un aire delicado un alma; sino que soy un espíritu que piensa, o lo que es lo mismo: una
conciencia".

Teoría del conocimiento y metafísica

La duda universal y metódica



Descubrimiento y análisis de las tres sustancias: Se considera sustancia a toda realidad que no
necesita de ninguna otra realidad para existir.

Literalmente sólo Dios podría ser una sustancia, sin embargo, Descartes admite que existen otras dos
sustancias que componen la totalidad de lo que es real: la "res cogitans" y a la "res extensa", ya que
son independientes entre sí.

El pensamiento o conciencia, como conjunto de pensamientos, ideas y representaciones que existen
en el yo es la subjetividad y a la vez la más firme realidad, al ser lo único que sobrepasó a la duda. Es
aquello que duda, entiende, concibe, afirma, niega, quiere, no quiere, imagina y siente.

Es una sustancia imperfecta, aunque dotada de razón. Las ideas del yo pensante son de tres tipos, y si
hay que partir de ellas para descubrir otras posibles realidades, habrá que analizarlas:

Ideas facticias o artificiales: las construye nuestra mente en ocasiones de forma arbitraria
gracias a otras ideas y a la imaginación. Son ejemplos de ideas facticias un unicornio o una
sirena.

Analizando el cogito se puede descubrir entre otras la idea de perfección o infinitud. Esta es una idea
innata que posee el yo pensante, la idea de Dios. Esta idea no puede ser adventicia porque de Dios no
puede haber experiencia directa. Tampoco puede ser facticia porque la suma de finitos no da lugar a
un infinito, y además como es perfecta no puede provenir de nosotros, sustancia imperfecta, luego
tiene que ser innata.

Es la idea que permite al yo pensante ir más alla de su propia subjetividad, permite afirmar que fuera
del yo pensante hay una realidad extramental, que es precisamente la idea innata de Dios. Dios es, por
tanto, garantía de realidad. Como es garantía de realidad, es, también, garantía de conocimiento.
Ahora bien, ¿Existe Dios?

Descartes asegura que Dios existe recurriendo a tres argumentos diferentes:

Principio de causalidad: Es preciso que haya una causa de esta idea que yo poseo de Dios; si yo
que soy finito poseo la idea de Dios, ha de proceder de Él, luego Dios existe.
Único ser necesario: Si los seres tenemos distintas cualidades en distinto grado necesitamos un
ser no contingente (necesario) que posea todas esas cualidades en grado sumo. Es decir, es
necesario que exista un ser perfecto que sea modelo de todas las cualidades buenas y no posea
ninguna de las malas.
Argumento ontológico de San Anselmo: Si afirmamos que ese Ser posee todas las perfecciones,
es evidente que una de ellas debe ser la de existir, puesto que en caso contrario carecerían de
sentido todas las demás.

Res cogitans: el yo pensante

La res infinita o sustancia divina, Dios

La res extensa, el mundo



Descartes considera que Dios existe y es infinitamente veraz y bueno. Así, la razón con la que Dios
dota al ser humano gozará por su bondad y su veracidad de la mayor fiabilidad posible, por lo que
Dios impide así que yo me engañe al creer que el mundo existe, luego el mundo tiene que existir.

Esta sustancia es finita y creada y esta conformada por los cuerpos imperfectos de animales, vegetales
y cosas.

El mundo es para Descartes una gran máquina donde Dios impulsó el Primer Movimiento y la inercia
lo continúa. Descartes deduce a partir de las últimas deducciones la física que rige el mundo.

La física o res extensa tiene existencia y movimiento, luego tiene figura y velocidad respectivamente
(clásica constitución física de la cantidad de movimiento newtoniana: p=mv). Cuando un cuerpo
grande colisiona con uno más pequeño, éste recibe su cantidad de movimiento. En cambio, cuando
uno pequeño colisiona con uno mayor, la pierde. Esto implica que la cantidad de movimiento total en
todo el mundo se mantiene, nunca produciéndose ni mayor ni menor movimiento del que Dios dio.
Así se conforma la inercia.

Para que un cuerpo no pierda su inercia es necesario la inexistencia del vacío, pues si un cuerpo
colisiona con él perdería todo su movimiento y la gran máquina acabaría parándose. De ello se deduce
que existen tres tipos de materia:

La materia gruesa: No dejan traspasar las partículas de luz.
El éter: Partículas diminutas que no se ven pero ocupan todo el espacio entre cuerpos formados
por materia gruesa.
Las partículas de luz: Hacen visible a los objetos.

Y así fue deduciendo la física del mundo.

Cualquiera de las sustancias expuestas con anterioridad son susceptibles de tener atributos y modos:

Atributos: Aquello por lo que una sustancia se distingue de otra.
Modos: Diversas modificaciones que afectan a los atributos y por medio de ellos afectan a la
sustancia.

El hombre es un compuesto de dos sustancias independientes con una unión meramente accidental y
difícil de explicar. Aunque la esencia del hombre es pensar, Descartes interrelaciona el cuerpo y el
alma situando a esta última en glándula pineal o epífisis, que se encuentra en medio del cerebro, y
recibe la información del exterior mediante los espíritus vitales o animales a través de la sangre.

Descartes reactiva el dualismo cuerpo-alma de Platón. Según Descartes, el cuerpo está gobernado por
leyes mecánicas. Como vemos, Descartes tiene una postura meramente mecanicista (Esta teoría
reduce al ser vivo a una serie de causas y efectos estrictamente físico-químicos). Por contra, el alma es
una sustancia que de ninguna manera se puede someter a las leyes mecánicas que rigen el cuerpo. El
alma es libre. Descartes rechaza la posición teológica de Aristóteles. Además, como toda la naturaleza
y materia está en el orden inferior al del pensamiento humano, la naturaleza queda a disposición y
servicio del ser humano. Por lo tanto, el alma necesita al cuerpo y viceversa.

Atributos y modos

Antropología: mecanicismo y libertad



Obtenido de «https://es.wikiversity.org/w/index.php?
title=Líneas_principales_del_pensamiento_de_René_Descartes&oldid=169826»

Esta página se editó por última vez el 27 ene 2023 a las 08:06.

El texto está disponible bajo la Licencia Creative Commons Atribución-CompartirIgual 3.0; pueden aplicarse términos
adicionales. Véase Términos de uso para más detalles.

https://es.wikiversity.org/w/index.php?title=L%C3%ADneas_principales_del_pensamiento_de_Ren%C3%A9_Descartes&oldid=169826
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/deed.es
https://foundation.wikimedia.org/wiki/Special:MyLanguage/Policy:Terms_of_Use/es

