~ 4

ALBERTO TESTA

EL ESPIRITU POBRE
DEL RICO CAPITALISMO

Nota: 67
Lineas principales del
pensamiento de
René Descartes

PAMPIA




Lineas principales del pensamiento de
René Descartes

Sumario

Obras
El Racionalismo

El método cartesiano: El analisis
Las cuatro reglas de Descartes

Teoria del conocimiento y metafisica
La duda universal y metddica

Res cogitans: el yo pensante
La res infinita o sustancia divina, Dios
La res extensa, el mundo

Atributos y modos
Antropologia: mecanicismo y libertad

Obras

= 1628: Reglas para la direccion del espiritu

= 1630: El mundo o tratado de la luz

= 1637: Discurso del método

= 1641: Meditaciones metafisicas

= 1642: La busqueda de la verdad mediante la raz6n natural
= 1644: Principios de filosofia

= 1649: Las pasiones del alma

El Racionalismo

El Racionalismo de Descartes es una batalla que continua por la autonomia de la Razdén desde el
punto de vista gnoseolégico y no ontoldgico, puesto que lo importante de la Razon lo posee de forma
innata dentro de si.

Descartes define a la Razén como "lumens naturales" (luz natural) y es sinébnimo de buena mente o
buen espiritu. No la considera como una facultad sino como el desarrollo arménico de todas.



Ha de poseer una actitud critica que la haga ser metodica y guiarse soélo por la evidencia. Toda la
filosofia de Descartes viene regida por un método al cual se atiene siempre.

El método cartesiano: El analisis

René Descartes plantea como avanzar con seguridad en el camino del conocimiento. Si la razén
humana es una herramienta valiosa y eficaz, preguntandose cuél es el motivo de los errores filosoficos
anteriores. Sin duda, piensa Descartes, estos errores han sido motivados por la falta de método en la
busqueda de la sabiduria, es decir, en la filosofia.

Descartes anticipa que su método no es tnico, sino un resultado personal. Este método formado por
reglas fijas no lo quiere para exponer teorias, sino para descubrir verdades, de ahi que el orden
propuesto en su método no es el orden natural de las cosas sino el de nuestro conocimiento de ellas
por medio de la Razon.

Asi, propone como mas adecuado el método deductivo de las Matemaéticas, materia por la cual sentia
una gran tentacion. Este método sera el Analisis. Ademas, su gran preocupaciéon por el error le hara
adoptar una duda metddica que hace que el cerebro sea prudente, cauteloso y por cierto punto
confiado para eliminar toda clase de prejuicios.

El Analisis consistira pues en buscar unas verdades evidentes e indubitables para, a partir de ellas,
establecer unas reglas de deduccion seguras y ciertas.

Para Descartes lo verdadero es evidente pero siempre de forma objetiva, por eso requiere que lo
evidente sea a la vez claro y distinto. Estos dos términos son recurrentes en la filosofia cartesiana y,
aunque no trascenderan mas alla del propio autor, merece la pena que sean explicados: ,,

= Clara es una idea cuando esta y es conocida de forma separada a las demas.

= Distinta es una idea cuando sus partes o componentes son separados unos de otros y conocidos
con interior claridad.

Para descubrir este tipo de ideas hay que ver como funciona la Razén y como puede llegar a alcanzar
ese conocimiento de las naturalezas simples. Lo hace a través de la intuicidon que es "una luz natural
que conoce de forma inmediata" y después por la deducciéon o sucesiéon de intuiciones por las cuales
la inteligencia descubre las conexiones que se dan entre las intuiciones.

En la segunda parte del Discurso del Método expone las cuatro Reglas metodicas ya apuntadas en
Regulre:

Las cuatro reglas de Descartes

= 12: Evidencia. No admitir como verdadera cosa alguna si no se sabe con certeza (con claridad y
distincidn) que lo es, es decir, sin poder dar ocasion a la duda,va en contra del principio
aristotélico de la identidad o razén suficiente para poder concretar una idea de primera intencion.

= 22: Analisis. Dividir las dificultades en la medida de lo posible hasta llegar a sus componentes
ultimos para hallar mas facilmente la solucion.

= 32: Sintesis. Conducir ordenadamente los pensamientos en orden creciente de complejidad.
= 42: Enumeracion. Realizar revisiones muy detalladas para estar seguro de no omitir nada.



Con todo ello Descartes intent6 establecer los principios de una "Mathesis Universalis".

Teoria del conocimiento y metafisica

Fundamentalmente la aplicacion de su método se llevara a cabo en las "Meditaciones Metafisicas",
aunque su teoria también estid expuesta en el "Discurso” y en la "Regulae”, pero de forma no tan
intensa.

La duda universal y metédica

Comienza en la primera meditacién con una actitud critica de todo el saber. Al considerar no fiables
todos los conocimientos, intentara librarse de todo tipo de prejuicios, para lo cual utiliza como
instrumento de trabajo la Duda Metédica: no es una duda real escéptica sino el planteamiento de si
hay motivos para dudar del conocimiento.

Es metddica porque no duda de cada conocimiento individual, idea o creencia que tiene, sino que el
objeto del analisis son las razones en las que se fundé para darlos por validos, por lo que plantea el
camino a seguir para encontrar la verdad.

La duda es también provisional ya que en cuanto haya encontrado un principio evidente la podra
abandonar para construir un conocimiento certero.

Asi, cree encontrar los motivos por los cuales dudar de todo: "El conocimiento sensible es engafioso";
considera la incertidumbre de los datos sensibles puesto que no todo lo que sentimos es cierto; nada
mas hay que pensar que en ocasiones se nos presentan errores de percepciéon debidos a débiles
estimulos. Imperfeccion de las ciencias compuestas: no son infrecuentes los errores de razonamiento,
ya que las conclusiones tradicionalmente aceptadas son muchas veces erréoneas. Imposibilidad de
distinguir entre el suefio y la vigilia: ante esta imposibilidad podria darse que todos nuestros
pensamientos, asi como cuanto vemos y vivimos, fuesen en realidad un suefio. La hipétesis del genio
maligno: si nuestro entendimiento pudiese ser influido por cierto genio maligno (eufemismo que
utiliza para poder dudar de la bondad de Dios y evadir la Inquisiciéon) que quisiera llevarnos a
considerar evidentes cosas que no lo son nos podriamos estar enganando continuamente sin saberlo.
Con él Descartes culmina la duda metddica, que adquiere asi la maxima radicalidad...Es posible que
Descartes introdujese la hipotesis del genio maligno para sefalar esta altima duda. La duda metédica
no lleva a Descartes al escepticismo. Por el contrario, de esta duda se extraera la primera certeza
absoluta: La existencia del sujeto que piensa, verdad que expresa en su célebre formulacién:
"PIENSO...luego EXISTO". Para Descartes el "cogito, ergo sum", es una verdad inmediata, conocida
por la intuicion, considerada la primera verdad, porque posee las dos caracteristicas esenciales de
toda verdad evidente: La claridad y la distincion;a partir de esto, todo aquello que se perciba con
claridad y distincion sera Verdadero.

Descartes llega al punto en el que hay algo de lo que no puede dudar: de que dudo, saber y como
dudar es una forma de pensar, si dudo existo ("Cogito ergo sum"). Esta verdad resiste toda duda, por
muy radical que sea; incluso es inmune a la hipétesis del genio maligno, pues el propio hecho de
dudar es Prueba de su verdad.

Dedica la "segunda meditacién" a la esencia de ese yo pensante: "no soy un conjunto de miembros, un
cuerpo, ni un aire delicado un alma; sino que soy un espiritu que piensa, o lo que es lo mismo: una
conciencia".



Descubrimiento y andlisis de las tres sustancias: Se considera sustancia a toda realidad que no
necesita de ninguna otra realidad para existir.

Literalmente s6lo Dios podria ser una sustancia, sin embargo, Descartes admite que existen otras dos
sustancias que componen la totalidad de lo que es real: la "res cogitans" y a la "res extensa", ya que
son independientes entre si.

Res cogitans: el yo pensante

El pensamiento o conciencia, como conjunto de pensamientos, ideas y representaciones que existen
en el yo es la subjetividad y a la vez la méas firme realidad, al ser lo tinico que sobrepasé a la duda. Es
aquello que duda, entiende, concibe, afirma, niega, quiere, no quiere, imagina y siente.

Es una sustancia imperfecta, aunque dotada de razon. Las ideas del yo pensante son de tres tipos, y si
hay que partir de ellas para descubrir otras posibles realidades, habra que analizarlas:

= |deas facticias o artificiales: las construye nuestra mente en ocasiones de forma arbitraria
gracias a otras ideas y a la imaginacion. Son ejemplos de ideas facticias un unicornio o una
sirena.

La res infinita o sustancia divina, Dios

Analizando el cogito se puede descubrir entre otras la idea de perfeccion o infinitud. Esta es una idea
innata que posee el yo pensante, la idea de Dios. Esta idea no puede ser adventicia porque de Dios no
puede haber experiencia directa. Tampoco puede ser facticia porque la suma de finitos no da lugar a
un infinito, y ademéas como es perfecta no puede provenir de nosotros, sustancia imperfecta, luego
tiene que ser innata.

Es la idea que permite al yo pensante ir mas alla de su propia subjetividad, permite afirmar que fuera
del yo pensante hay una realidad extramental, que es precisamente la idea innata de Dios. Dios es, por
tanto, garantia de realidad. Como es garantia de realidad, es, también, garantia de conocimiento.
Ahora bien, {Existe Dios?

Descartes asegura que Dios existe recurriendo a tres argumentos diferentes:

= Principio de causalidad: Es preciso que haya una causa de esta idea que yo poseo de Dios; si yo
que soy finito poseo la idea de Dios, ha de proceder de El, luego Dios existe.

= Unico ser necesario: Si los seres tenemos distintas cualidades en distinto grado necesitamos un
ser no contingente (necesario) que posea todas esas cualidades en grado sumo. Es decir, es
necesario que exista un ser perfecto que sea modelo de todas las cualidades buenas y no posea
ninguna de las malas.

= Argumento ontolégico de San Anselmo: Si afirmamos que ese Ser posee todas las perfecciones,
es evidente que una de ellas debe ser la de existir, puesto que en caso contrario carecerian de
sentido todas las demas.

La res extensa, el mundo



Descartes considera que Dios existe y es infinitamente veraz y bueno. Asi, la razoén con la que Dios
dota al ser humano gozara por su bondad y su veracidad de la mayor fiabilidad posible, por lo que
Dios impide asi que yo me engaie al creer que el mundo existe, luego el mundo tiene que existir.

Esta sustancia es finita y creada y esta conformada por los cuerpos imperfectos de animales, vegetales
y cosas.

El mundo es para Descartes una gran maquina donde Dios impuls6 el Primer Movimiento y la inercia
lo contintia. Descartes deduce a partir de las altimas deducciones la fisica que rige el mundo.

La fisica o res extensa tiene existencia y movimiento, luego tiene figura y velocidad respectivamente
(clasica constitucion fisica de la cantidad de movimiento newtoniana: p=mv). Cuando un cuerpo
grande colisiona con uno mas pequeno, éste recibe su cantidad de movimiento. En cambio, cuando
uno pequeio colisiona con uno mayor, la pierde. Esto implica que la cantidad de movimiento total en
todo el mundo se mantiene, nunca produciéndose ni mayor ni menor movimiento del que Dios dio.
Asi se conforma la inercia.

Para que un cuerpo no pierda su inercia es necesario la inexistencia del vacio, pues si un cuerpo
colisiona con ¢él perderia todo su movimiento y la gran maquina acabaria parandose. De ello se deduce
que existen tres tipos de materia:

= La materia gruesa: No dejan traspasar las particulas de luz.

= El éter: Particulas diminutas que no se ven pero ocupan todo el espacio entre cuerpos formados
por materia gruesa.

= | as particulas de luz: Hacen visible a los objetos.

Y asi fue deduciendo la fisica del mundo.

Atributos y modos

Cualquiera de las sustancias expuestas con anterioridad son susceptibles de tener atributos y modos:

= Atributos: Aquello por lo que una sustancia se distingue de otra.

= Modos: Diversas modificaciones que afectan a los atributos y por medio de ellos afectan a la
sustancia.

El hombre es un compuesto de dos sustancias independientes con una unién meramente accidental y
dificil de explicar. Aunque la esencia del hombre es pensar, Descartes interrelaciona el cuerpo y el
alma situando a esta dltima en glandula pineal o epifisis, que se encuentra en medio del cerebro, y
recibe la informacion del exterior mediante los espiritus vitales o animales a través de la sangre.

Antropologia: mecanicismo y libertad

Descartes reactiva el dualismo cuerpo-alma de Platon. Segin Descartes, el cuerpo esta gobernado por
leyes mecanicas. Como vemos, Descartes tiene una postura meramente mecanicista (Esta teoria
reduce al ser vivo a una serie de causas y efectos estrictamente fisico-quimicos). Por contra, el alma es
una sustancia que de ninguna manera se puede someter a las leyes mecanicas que rigen el cuerpo. El
alma es libre. Descartes rechaza la posicion teoldgica de Aristoteles. Ademés, como toda la naturaleza
y materia estd en el orden inferior al del pensamiento humano, la naturaleza queda a disposiciéon y
servicio del ser humano. Por lo tanto, el alma necesita al cuerpo y viceversa.



Obtenido de «https://es.wikiversity.org/w/index.php?
titte=Lineas_principales_del pensamiento_de René Descartes&oldid=169826»


https://es.wikiversity.org/w/index.php?title=L%C3%ADneas_principales_del_pensamiento_de_Ren%C3%A9_Descartes&oldid=169826
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/deed.es
https://foundation.wikimedia.org/wiki/Special:MyLanguage/Policy:Terms_of_Use/es

