~ 4

ALBERTO TESTA

EL ESPIRITU POBRE
DEL RICO CAPITALISMO

Nota: 53
Laudato si’

J
()
P O

PAMPIA



PONTIFICIUM CONSILIUM

DE IUSTITIA ET PACE

Laudato si’ y ecologia integral
Querétaro, México, 12 de noviembre de 2015

Saludo

Agradezco la invitacion que me han dirigido para participar en este encuentro y compartir algunas
reflexiones sobre la Enciclica Laudato si’ de Su Santidad el Papa Francisco. Saludo cordialmente en
nombre del Pontificio Consejo de «Justicia y Paz» a todos ustedes aqui presentes, representantes de
diversas instituciones Eclesiales, politicas y de la sociedad civil.

Laudato Si’ es una invitacion a la esperanza, al dialogo y a la accion. Y hoy aqui, ante ustedes, quiero
describir sucintamente su mensaje, y abrir una discusion sobre su significado a la luz de los desafios que
enfrenta la sociedad mexicana.

Introduccion

La situaciobn mundial contemporanea nos muestra que, aun cuando nuestras prospectivas posean
numerosos y diversos origenes, las riquezas presentes tanto en la tradicion espiritual como en la
investigacion cientifica y en los esfuerzos concretos de los Gobiernos y de la sociedad civil, se
descubren cada vez mas inter-conexas, complementarias y orientadas a la busqueda de un desarrollo
equitativo y sostenible.

En nuestra diversidad, nos conforta el enfoque inicial de la Enciclica Laudato si’ del Papa Francisco. En
ella entra en didlogo con “cada persona que habita este planeta,”* con las instituciones y las
organizaciones que comparten esta idéntica preocupacion por nuestra casa comun.

El didlogo, ha sido la modalidad del Santo Padre para la redaccion de la Enciclica, atendiendo un gran
numero de contribuciones de las Conferencias Episcopales de todos los continentes, ademas de otras
muchas importantes contribuciones que no son mencionadas pero que el Sefior recompensara por su
generosa dedicacion.

1.- La Ecologia Integral en la enciclica Laudato si’ y la Ecologia Integral como nuevo paradigma

Con esta carta el Papa Francisco, arraigando profundamente su magisterio en las ensefianzas de sus
predecesores, ha enriquecido la ensefianza de la Iglesia sobre la relacion entre ecologia natural y

! FRANCISCO, Carta Enciclica Laudato si’, n.3. En adelante LS.
1



ecologia humana. Los temas sobre el cuidado de la creacion, el desarrollo humano integral, la
preocupacion por los pobres y las futuras generaciones, si bien ya tenian clara presencia en sus homilias,
discursos y mensajes, asi como en su Exhortacion Apostdlica Evangelii Gaudium, han encontrado su
punto mas alto en la publicacion de una enciclica en torno a la ecologia natural y humana.

En ella sefiala que «cuando se habla de “medio ambiente”, se indica particularmente una relacion, la que
existe entre la naturaleza y la sociedad que la habita. Entonces, la naturaleza no es algo separado de
nosotros o un mero marco de nuestra vida. Estamos incluidos en ella, somos parte de ella y estamos
inter-penetrados»’.

En sintesis, con estos pronunciamientos y la presentacion sobre la ecologia integral, llegamos a tres
consideraciones:

e Lallamada a ser protectores de la creacion, que es un bien en si mismo.
e La conversion moral en orden al cuidado de aquello que veneramos y apreciamos.
e Lallamada al didlogo y a una nueva solidaridad global.

Veamoslos brevemente,

-La llamada a ser protectores es integral y abarca todo: todos estamos llamados a proteger y cuidar la
creacion y la persona humana. Los desafios resultantes de la desigualdad global y la destruccion del
medio ambiente estan inter-relacionados; y actualmente son las mayores amenazas a la familia humana.
Interpelados por la evidencia cientifica, pero ain mas, por las experiencias reales de los pueblos que
experimentan los desastres vinculados con el cambio climatico, estamos Ilamados a cuidar de la
humanidad y a respetar la gramatica de la naturaleza como bienes en si mismos. Todos tenemos un
papel que desempefiar en la proteccion y el mantenimiento de lo que el Papa Francisco ha denominado
nuestra casa comun. Urge formarnos a la ciudadania ecoldgica.

-La normatividad vinculante, las politicas y los objetivos son instrumentos necesarios para combatir la
pobreza y el cambio climético, pero son poco eficaces si no van acompafiados por nuestra conversion
moral y el cambio de nuestro corazon. Cada uno de nuestros esfuerzos para contrarrestar el cambio
climatico, la pobreza y las condiciones inhumanas, requiere un enfoque integral de la ecologia. No se
pueden reducir a legislaciones, politicas o soluciones meramente cientificas, econdémicas o técnicas. Para
alcanzar un buen resultado, cualquier cosa que se haga, debe estar cefiida por una “conversion
ecoldgica”, una verdadera conversion de la mente, del corazon, del estilo de vida y de la solidaridad.

-La ecologia integral, como base para la justicia y el desarrollo en el mundo, necesita una nueva
solidaridad global, en ella todos y cada uno de nosotros tenemos un papel que desempefiar, donde aun
las acciones pequefias marcan la diferencia. Al centro de la ecologia integral, de la llamada al diadlogo y
de la nueva solidaridad, esta la transformacion del corazon humano, que asume el bien de la persona
humana como el valor clave que dirige la busqueda del bien comdn universal.

21, n.139.



Desde un punto de vista conceptual, la Enciclica utiliza el término “ecologia” desde un enfoque de
respecto de todos los complejos sistemas, cuya comprension requiere poner en primer lugar la relacién
de las partes individuales entre si y con el todo, como sucede por ejemplo en el caso de los ecosistemas®.

El reconocimiento de los vinculos y las relaciones revela la ecologia integral como clave de lectura de
las dinamicas sociales e institucionales en todos los niveles: «Si todo esta relacionado, también la salud
de las instituciones de una sociedad tiene consecuencias en el ambiente y en la calidad de vida
humana»*. Se puede asi hablar de una dimensién social de la ecologia, o incluso de una propia «ecologia
social [que] es necesariamente institucional, y alcanza progresivamente las distintas dimensiones que
van desde el grupo social primario, la familia, pasando por la comunidad local y la nacién, hasta la vida
internacional»°.

2.- Las victimas de la crisis socio-ambiental y su grito por justicia y solidaridad

Al identificar una raiz coman en los fendmenos, la ecologia integral nos muestra plenamente en su
capacidad de analisis que, considerados separadamente, ellos no pueden ser verdaderamente
comprendidos. Asi, los gritos de la tierra y los gritos de los pobres son un unico grito, porque «no hay
dos crisis separadas, una ambiental y otra social, sino una sola y compleja crisis socio-ambiental. Las
lineas para la solucion requieren una aproximacion integral para combatir la pobreza, para devolver la
dignidad a los excluidos y simultineamente para cuidar la naturaleza»®. En otras palabras, «no podemos
dejar de reconocer que un verdadero planteo ecoldgico se convierte siempre en un planteo social, que
debe integrar la justicia en las discusiones sobre el ambiente, para escuchar tanto el clamor de la tierra
como el clamor de los pobres»’.

La exclusién crea la escasez que luego la explotacion convertird en ganancias econémicas de unos
cuantos. Cuando todo queda bajo las leyes de la competencia y de la supervivencia de los méas aptos,
inmensas masas de personas quedan excluidas y marginadas: sin empleo, sin posibilidades, y sin medios
para salir de esa situacion. Necesitamos desafiar y cambiar este insostenible modelo de desarrollo del
pasado reciente , porque con él, ni las personas ni el planeta pueden sobrevivir a largo plazo®.

El mensaje del Santo Padre no debe ser leido como una reflexion abstracta, sino como un llamado de
urgencia ante el dolor, por ejemplo, de nuestros hermanos indigenas y de los campesinos, quienes en
Centroamérica y México son empujados por la pobreza generada por los cambios en el clima. Sus vidas
y su dignidad se encuentran amenazadas ante la extrema pobreza, la exclusion social, la discriminacion,
la explotacion laboral o la trata de personas en complejos y perversos procesos migratorios.

* Cfr. LS, nn. 22 y 140.

1S, n. 142.

°LS, n. 142.

°1S, n. 139.

71, n. 49.

8 Cfr. Statement of H.E. Archbishop Bernardito Auza Apostolic Nuncio and Permanent Observer of the Holy See to the
United Nations, Second Committee of the 70th Session of the General Assembly Agenda Item 20: Sustainable
development (a)-(h), 20.10.2015.



Al hablar de ecologia integral, la Laudato si’, conjuga los términos ambientales, econémicos, sociales,
culturales y de la vida cotidiana, incluso haciendo referencia al bien comun y a la relacion entre
generaciones diversas®.

La seria crisis ecoldgica actual nos afecta a todos, aunque no seamos igualmente responsables de sus
causas. Los problemas han sido causados por los pobres en menor medida, por lo que es menor su
responsabilidad respecto a estos problemas. En la Laudato si’, el Papa Francisco sefiala que son los
pobres quienes padecen las consecuencias més graves del degrado ambiental’®. Lo ha reafirmado
también en su discurso a los ministros del ambiente de los Paises miembros de la Unién Europea.

Como dije anteriormente, no todos somos igualmente responsables. De hecho, el sector privado tiene un
rol muy claro en la actual crisis: refiriendose a las actividades de las multinacionales, el Papa denuncia
que los «dafios causados por la exportacion hacia los paises en desarrollo de residuos sélidos y liquidos
toxicos, y por la actividad contaminante de empresas que hacen en los paises menos desarrollados lo que
no pueden hacer en los paises que les aportan capital [...pues] con frecuencia las empresas que obran asi
son multinacionales, que hacen aqui lo que no se les permite en paises desarrollados o del llamado
primer mundo. Generalmente, al cesar sus actividades y al retirarse, dejan grandes pasivos humanos y
ambientales, como la desocupacion, pueblos sin vida, agotamiento de algunas reservas naturales,
deforestacion, empobrecimiento de la agricultura y ganaderia local, crateres, cerros triturados, rios
contaminados y algunas pocas obras sociales que ya no se pueden sostener»2. Destruir los bosques de
los demés o contaminar las aguas de sus rios es un crimen y quien esta involucrado en un “business”
semejante, deberia preguntarse cémo reaccionaria si los demas hicieran lo mismo en contra él, su
familia, su ciudad y su Pais.

Pero sefialar al sector privado no nos excluye de nuestra responsabilidad individual. Esta crisis
multifacética es una oportunidad para rechazar la cultura del descarte a favor de una cultura de la
solidaridad, llamada a examinar nuestros estilos de vida personales, de forma que podamos pasar de un
estilo de vida de excesos a un estilo de vida basado en la moderacion.

¢Quién, por lo tanto, puede asegurar que esta conciencia general también logra penetrar en la esfera
personal? Esto se puede hacer solamente mediante una autoridad que toca la conciencia presente en la
persona y que no se limita a aparecer para eventos llamativos...[En esto la Iglesia] no solo tiene una
gran responsabilidad; ella es, yo diria, con frecuencia la Unica esperanza. Porque ella esta tan cerca de
las conciencias de las personas, personas a las que ella puede mover a determinados actos de abnegacion
y puede inculcar actitudes basicas en los espiritus.

Por ello, en ocasion de los dos Encuentros mundiales de los movimientos populares, el Santo Padre ha
afirmado repetidamente™ que solo el protagonismo de los pobres puede generar esas soluciones
innovadoras que necesitamos urgentemente. En efecto, el pasado 9 de julio, encontrando a los
representantes de los movimientos populares, les decia para animarlos: «Pueden hacer mucho. Ustedes,

° Cfr. LS, Cap. IV.

LS, eln. 25 de

1 Francisco, Discurso a los ministros del ambiente de la union europea, 16.09.2015.

s, n. 51.

Bl primer Encuentro mundial de movimientos populares tuvo lugar en Roma del 27al 29de octubre de 2014; el
segundo del 6 al 9 de julio de 2015 en Santa Cruz de la Sierra, en ocasion del viaje del Papa en Bolivia.

4



los mas humildes, los explotados, los pobres y excluidos, pueden y hacen mucho. Me atrevo a decirles
que el futuro de la humanidad esta, en gran medida, en sus manos, en su capacidad de organizarse y
promover alternativas creativas [...] y también, en su participacion protagonica en los grandes procesos
de cambio, cambios nacionales, cambios regionales y cambios mundiales».**

Al mismo tiempo, una pista concreta hacia una mejoria pasa a traves del contacto con ellos, es decir
mediante la solidaridad - «Solidaridad quiere decir, entonces, usar instrumentos eficaces, capaces de unir
la lucha contra la degradacion ambiental con la lucha contra la pobreza. Existen numerosas experiencias
positivas en dicho sentido»™, es decir la escucha atenta de su voz y de su punto de vista, asf como la
promocion de una auténtica participacion.

3.- El llamado a la Ciudadania Ecoldgica

En orden a las decisiones sobre el desarrollo internacional, el florecimiento humano y el cuidado de la
casa comun que llamamos planeta Tierra, tanto “el tenor moral de la sociedad”, como la conversion
ecoldgica constituyen una cuestion decisiva.

En particular en este aspecto, la Iglesia tiene un especifico rol que desempefiar en la ciudadania
ecoldgica. Tarea que habfa ya ilustrado el Papa Benedicto XVI en el libro-entrevista Luz del Mundo®®,
sefialando como en vista de la catastrofe que amenaza, existe el reconocimiento de todo el mundo que
tenemos que tomar decisiones morales ... [Pero] ¢como puede la gran voluntad moral, que todo el
mundo afirma y todo el mundo invoca, convertirse en una decision personal? A menos que eso suceda,
la politica seguira siendo impotente.

A este respecto, es oportuno sefialar el “Llamamiento a los Negociadores de la COP 21”. El
Ilamamiento ha sido redactado por Cardenales, Patriarcas y Obispos de todo el mundo en representacién
de las agrupaciones continentales de las conferencias episcopales nacionales, y esta dirigido a todos los
negociadores. En él se insta a trabajar a favor de la aprobacion de un acuerdo justo sobre el clima,
legalmente vinculante y motor de un verdadero cambio transformacional’ y que Ileve al mundo hacia la
total decarbonizacion, elemento clave para la sobrevivencia de la humanidad...

Este Ilamamiento no es el Unico gesto concreto frente a estas negociaciones tan importantes. EIl proximo
29 de Noviembre, un dia antes del inicio de la conferencia sobre el cambio climatico, un millon de
personas participaran en la Marcha Global por el Clima tanto en Paris como en méas de 3 mil localidades
en todo el planeta. Aqui en Querétaro, se hara la Caravana ante el Cambio Climatico. Ser4, entonces,
un verdadero ejercicio de ciudadania ecologica mundial. Los invito a sumarse, a salir a las calles, a
organizarse junto a otras tantas familias y personas de buena voluntad, tanto creyentes como no
creyentes, que en la diversidad ejercerdn ese dia su obligacion y derecho a peticionar por las
generaciones venideras.

1 FRANCISCO, Discurso al Il Encuentro mundial de movimientos populares, 9 de julio de 2015, en <www.vatican.va>.
BLs, n. 4.

'® Benedicto XVI, Luz de Mundo, 2010, p.45 (edicidn en lengua inglesa). Los comentarios del Papa Benedicto son en
referencia a la Conferencia sobre el clima de Copenhague realizada en diciembre de 2009.

' Llamamiento a los negociadores de la Cop 21 (26.10.2015)
https://press.vatican.va/content/salastampa/it/bollettino/pubblico/2015/10/26/0824/01831.html#tsp

5



Asimismo, estamos invitando a la comunidad eclesial de todo el mundo a manifestarse en todas las
didcesis, sea con la oracién, la palabra o la accion, para que Dios ilumine a los 50 mil delegados que se
van a reunir en Paris para discutir y decidir una transicion justa y ambiciosa que nos proteja de la
amenaza del cambio climatico global.

Pero més alla de la importancia de la cumbre de Paris, la COP 21 no es el destino final, sino el comienzo
de algo nuevo. Porque el clima no sera salvado solo por un acuerdo internacional, sino por las acciones
locales y las opciones personales. Muchos se preguntaran: ¢(Cémo una comunidad local o Iglesia
particular, puede dar la propia contribucién al dialogo, respecto del tema de la tutela de la creacion?
¢Cémo poder formar un laicado que sepa ser presencia eficaz y transformacional en los diversos
contextos y ambitos de la vida comun, pero también de la politica y de la economia?

Aqui deseo recordar el rol de las Iglesias locales presente en la Enciclica a través de las numerosas citas
de documentos de las Conferencias episcopales. La doctrina social de la Iglesia y el cuidado de la casa
comun son un trabajo coral que deben ser asumidos creativamente y con discernimiento. Pues, «frente a
situaciones tan diversas, nos es dificil pronunciar una palabra Unica como también proponer una
solucién con valor universal. [...] Incumbe a las comunidades cristianas analizar con objetividad la
situacion propia de su pais, esclarecerla mediante la luz de la palabra inalterable del Evangelio, deducir
principios de reflexion, normas de juicio y directrices de accion segun las ensefianzas sociales de la
Iglesia tal como han sido elaboradas a lo largo de la historia [...] A estas comunidades cristianas toca
discernir, con la ayuda del Espiritu Santo, en comunion con los obispos responsables, en dialogo con los
deméas hermanos cristianos y todos los hombres y mujeres de buena voluntad, las opciones y los
compromisos que conviene asumir para realizar las transformaciones sociales, politicas y econdmicas
que se consideren de urgente necesidad en cada caso».'®

Quisiera también hacer notar que el 6 de agosto pasado el Santo Padre ha instituido para los catdlicos la
«Jornada Mundial de Oracion por el Cuidado de la Creacion», a celebrarse cada 1° de septiembre,
fecha establecida desde hace tiempo por la Iglesia Ortodoxa. La cuestion ambiental es también un tema
de interés ecuménico.

Partamos de los recursos que ya estan presentes: al interno de la comunidad cristiana ciertamente
existe un patrimonio de competencias, de iniciativas ya en curso, que debe ser valorado. Comprometerse
como lIglesia local en esta direccion puede ser un verdadero desafio, capaz de poner en movimiento
nuevos recursos. La pobreza agudizada con la continua migracion se agrava por los problemas
ambientales, en especial con los procesos climaticos graduales, como las sequias, y con los eventos
climaticos extremos, como los huracanes. La crisis climatica genera pobreza, y con ella asistimos al
fenomeno de los refugiados ambientales, los cuales lamentablemente no se encuentran bajo
consideracion del derecho humanitario internacional. ;Qué representan estas personas para una
comunidad cristiana? ¢Qué contribucion nos ofrecen para ampliar nuestra mente y nuestro corazon?

México y Centroamérica son el escenario paradigmatico de uno de los fendbmenos de migracion y crisis
climéatica més dramaticos de la historia: varios estudios ya estan sugiriendo que las migraciones estan
ocurriendo debido a las ultimas sequias. Por ejemplo, en las ultimas décadas, en el norte de México,
donde el 60% de la tierra arida o semiarida sufre de erosion, ha habido un descenso de las

'® Recordaba Pablo VI en la Carta Apostdlica Octogesima adveniens (14 de mayo de 1971) por el 80° aniversario de la
Rerum novarum al n. 4.



precipitaciones, y de acuerdo a los datos del gobierno mexicano, aproximadamente 900 mil personas han
dejado areas aridas o semiaridas desde mediados de 1990. ;Donde estan esos hermanos y hermanas
ahora? ¢Qué hacen de sus vidas? ;Como viven? ;Qué es de su futuro?

Otros estudios, asimismo, indican que a pesar de la severidad de los huracanes en la region, las
poblaciones locales manejan patrones migratorios internos y temporales, es decir, tratan de estar en su
lugar de origen, o tratan de volver lo mas pronto posible. Sin embargo, esos mismos estudios sugieren
que aquellas poblaciones que han sufrido repetidos eventos climaticos extremos pueden considerar
migraciones permanentes hacia otros paises como una estrategia de adaptacion. Y esta opcion no es
descabellada teniendo en cuenta las redes de migracion entre América latina y Estados Unidos ¢Cémo
nos prepararemos para responder ante esa crisis?

¢Y qué hay de nuestros hermanos y hermanas, muchos de ellos nifios, que escapan de la pobreza
generada por los huracanes y las sequias en los paises centroamericanos y arriesgan sus vidas cruzando
toda la region hasta llegar a México, y de alli a Estados Unidos, con el suefio de una vida mejor, y se
topan con un muro vergonzante? Y no me refiero al muro fisico, o el que algin politico promete hacer,
sino al muro del miedo y de la falta de solidaridad en los paises de trénsito frente al sufrimiento de
cientos de miles de personas que solo quieren un futuro con dignidad.

La crisis global, y sus rostros concretos en el espacio cercano, nos desafian como nunca antes: hay que
actuar a escala macro y micro, a nivel internacional y local, mirando al futuro y al presente al mismo
tiempo, atendiendo lo urgente y también lo importante. Cada uno, entonces, esta llamado a responder
personalmente, en la medida de las propias competencias de acuerdo al rol que ocupa en la familia, en el
mundo laboral, econémico o de la investigacion, en la sociedad civil y en las instituciones, y aceptando
que la propia aportacion sea puesta en discusion: a todos se nos pide una aportacién en orden a un
resultado que no puede ser sino el fruto de un trabajo en comin®®.

En particular a quienes ejercen el poder politico, el Papa les presenta este cuestionamiento: « ¢Para
qué se quiere preservar hoy un poder que sera recordado por su incapacidad de intervenir cuando
era urgente y necesario hacerlo?»%.

Por ejemplo actualmente en México, la clase politica se encuentra ante una encrucijada moral: hoy el
debate se centra entre la defensa de las instituciones democréticas, la ley y el orden, la libertad de
expresion, la equidad y la transparencia, en un contexto donde la sociedad sale a la calle a reclamar
contra la violencia hacia dirigentes sociales y periodistas, la corrupcion en areas de gobierno y la
cooptacidn empresarial y de actores violentos no estatales como los narcos en la politica.

Pero hay otro México que esta lejos de las coberturas noticiosas, y es el que todos debemos celebrar y
acompaniar: es el México que ha salido a las calles para defender el derecho al agua, la libertad de
expresion y un medio ambiente sano; es el México que inspird a intendentes y alcaldes de todo el mundo
a tomar el liderazgo y no esperar indicaciones de sus gobiernos nacionales; es el México que sacé la
primera estrategia nacional climatica de América latina, y el primer pais en desarrollo que ha prometido

¥ Sefialo aqui lo que el Papa Francisco ha dicho el pasado 11 de septiembre, en el su discurso a los participantes del
encuentro promovido por la “Fundacidn para el desarrollo sostenible” sobre el tema de “Justicia ambiental y cambios
climaticos”.

2Ls, n.57.



reducir sus emisiones en un 25% para el 2030. México tiene un rol histérico en el mundo, y de ustedes
depende seguir construyendo una nacion solidaria, visionaria y moderna que ilumine a la comunidad
mundial.

Conclusion

El Papa Francisco insta a todos— personas, familias, comunidades locales, naciones enteras y a la
comunidad internacional - a una «conversion ecologica», de acuerdo con la expresion de san Juan Pablo
I, es decir, a «cambiar de direccion» asumiendo la belleza y la responsabilidad de la tarea del «cuidado
de nuestra casa comun», confiesa la esperanza en la posibilidad de revertir la tendencia: «pues la
humanidad atn posee la capacidad de colaborar para construir nuestra casa comin»**. «Los hombres y
las mujeres todavia son capaces de intervenir positivamente»®?. «No todo esta perdido, porque los seres
humanos, capaces de degradarse hasta el extremo, también pueden sobreponerse, volver a optar por el
bien y regenerarse»*,

Por ello, el Santo Padre fomenta decididamente un debate honesto y abierto, de modo que ni los
intereses ni las ideologias particulares perjudiquen el bien comin?*. Si bien reconoce los fracasos de
anteriores cumbres mundiales, Ilama a acuerdos internacionales aplicables y ora por un resultado
favorable a las discusiones préximas®. Sin olvidar que el mayor obstaculo para lograr el rumbo no es
econémico, ni cientifico y ni siquiera tecnoldgico, sino mas bien se encuentra dentro de nuestras mentes
y corazones.

Como dije anteriormente, el 29 de Noviembre la historia nos llama a ejercer la Ciudadania Ecoldgica.
Sea en oracion o marchando, apelo a la rica y valiente historia mexicana en el ejercicio de la ciudadania,
desde el grito de la independencia hasta las corrientes de la reforma, para invitarlos a participar
activamente en este grito mundial por nuestra gran casa, por nuestros hermanos y hermanas, victimas de
la crisis climética y ambiental, y por las generaciones venideras. Laudato Si’ €s un llamado dramatico a
la sensibilidad y solidaridad de todos ustedes, y una invitacion a construir el Reino a través de la
esperanza, al dialogo y a la accién.

Recordando que «un crimen contra la naturaleza es un crimen contra nosotros mismos y un pecado
contra Dios»?°, dejo a ustedes el desafio de actuar y ser sujetos histéricos y proféticos en este momento,
aqui y ahora.

Cardenal Peter K.A. Turkson
Presidente

1S, n. 13.

1S, n.58

21s, n. 205

?4 Cfr. LS, n. 188.

2 1S, n. 169.

26Cfr. LS, n. 8 (citando al Patriarca Bartolomé).



