~ 4

ALBERTO TESTA

EL ESPIRITU POBRE
DEL RICO CAPITALISMO

Nota: 188
Introduccion a la
filosofia de la liberacion

PAMPIA



>

Introduccion a la
Filosofia De La Liberacion




Coleccion

Siete arios de exilio debe sufrir Enrique Dussel por pensar
nuestra realidad cotidiana. ¢Seré cierta la afirmacién de Sir
Bertrand Russel?: "Los hombres temen al pensamiento mas de
lo que temen a cualquier otra cosa en el mundo; mas que la
ruina,incluso méas quela muerte...” En todo caso el autor sostiene:
“El pensamiento parte de la experiencia cotidiana” (p. 213).
“Pensarla cotidianidad es filosofar” (p. 230). "El pensar, entonces,
es esclarecerlocotidiano” (p. 223). O, dicho con mayor precision:
“f o que intento no es una filosofia que se aplique a la realidad,
sino un pensamiento que parta de la realidad. ; Por qué? Porque
lo que me interesa es la cotidianidad; que es lo iinico que vale la
pena ser pensada” ( p.229-230). He aqui uno de los criterios con
los cuales Dussel asume Ia filosofia.

La presente edicién se enriquece con un nuevo estudio
preliminar de caracter biobibliogréfico -desde el exilio en México
hasta 1994-, como también con la actualizacién de su vasta
produccién intelectual, pendiente de renovacién desdela primera
edicién. De esta manera, la coloquial y sugestiva Introduccion al
punto de partida -la cotidianidad-, a los temas fundamentales, a
las categorias basicas, y a la Metodologia de la Filosofia de la
Liberacion, aparece aumentada. Con lo cual se posibilitaun mejor
conocimiento del connotado filésofo de la alteridad.

editorial nueva américa

apartado 52872 bogota 2,d.e., colombia s.a.




ENRIQUE DUSSEL

INTRODUCCION
A LA FILOSOFIA DE
LA LIBERACION

5a. Edicién

Ensayos Preliminares y Bibliografia

(~ E editorial nueva américa



Ni este libro ni parte de é| puede ser reproducido o transmitido
de alguna forma o por algin medio electrénico o  mecanico,
incluyendo fotocopia o grabacién, o por cualquier otro sistema
de memoria o archivo, sin el permiso escrito del editor.

Primera edicién: 1979
Segunda edicion: 1983
Tercera edicién: 1988
Cuarta edicién: 1991
Quinta edicion: 1995

Disefio de la caratula: Luis Fernando Molina
Derechos Reservados
Hecho el deposito que exige la ley.

© editorial nueva ameérica
Bogota, 1995
ISBN 958-9039-19-7
Direccion:Calle 54A No. 14-13 Of. 103
A.A . 52872 - Tel.: 2354815

Impreso en Colombia - Printed in Colombia



PRESENTACION

La primera edicion de esta obra publicada por la Editorial
Nueva América en 1979 bajo el titulo Filosofia de la Liberacion,
en rigor corresponde con el original Introduccion a la Filosofia
de la Liberacion Latinoamericana, editado por Extemporaneos,
Meéxico, 1977. Al agotarse aquella edicion, se retorno el titulo
original con el fin de guardar fidelidad al autor, y a la vez
favorecer una mayor precision en la utilizacion de tan rica
produccion filoséfica como lo es la de Dussel.

Este pequetio libro por su tamafio posee gran importancia

por su contenido, el cual esta dedicado a plantear las
caracteristicas de la filosofia con sentido liberador. Es asi como
el autor nos pone en contacto con el punto de partida, las
categorias basicas, la metodologia empleada, los temas
fundamentales, el enfoque y el punto de llegada de esta filosofia.

7



Por lo tanto, se trata de un libro primordial para quienes desean
conocer de cerca y asumir el trabajo filos6fico encaminado a la
articulacion de la racionalidad de los procesos liberadores, asi
como también para quienes buscan empaparse en el nivel de
mayor profundidad del pensamiento y la obra de tan
representativo filésofo latinoamericano.

El trabajo filosofico liberador parte de la cotidianidad de la
realidad en los procesos sociohistoricos vistos en su totalidad
vigente, a fin de pensarla criticamente y examinar su
exterioridad, no como mismidad, sino como alteridad
irreductible. La exterioridad vista como alteridad se la entiende
en constante lucha por realizar su proyecto humano articulando
para ello una praxis que haga posible la utopia del nuevo orden.
Esta praxis liberadora estd informada por una eticidad que no
es la justificadora de la mismidad, sino la creadora del
conocimiento de la alteridad. De aqui surge la exigencia de
superacion de la ética dominadora por la liberadora con su
correspondiente aplicacion a la erdtica, la pedagogica, la politica
y la arqueoldgica. Esta praxis de la alteridad implica un método
adecuado y que es el analéctico. No se trata de un método que
deje de lado la dialéctica, por el contrario busca garantizar su
cabal aplicacion con radicalidad.

Los ensayos preliminares y la bibliografia actualizada nos
muestran un panorama de indispensable referencia para
conocer mejor a tan destacado filésofo. Enrique Dussel nacio
en la Paz, Mendoza, Argentina, el 24 de diciembre de 1934.
Obtuvo la licenciatura en filosofia en la Universidad de Cuyo
(Mendoza, Argentina, en 1957) y el doctorado en filosofia en la
Universidad Central de Madrid (Espana, 1959). Realiza una
experiencia de trabajo manual y obrero en Israel entre 1959 y

8



1961. De regreso a Europa adelanta la licenciatura en ciencias
de la religion en Paris en el afio de 1965 y el doctorado en
historia en la Sorbona (Paris, 1967). La Universidad de Freiburg
(Suiza) le otorga el doctorado honoris causa en 1980.

La acogida que ha tenido este libro introductorio a la filosofia
de la liberacion nos sefiala no s6lo la importancia de este
discurso, sino también su arraigo en un nivel cada vez mas
amplio, en razon de que nos sitda en la raiz misma del problema
que aqueja al hombre contemporaneo, asi como en la prioridad
establecida como opcion.

Francisco Beltran Peria

9



10



ENRIQUE DUSSEL: FILOSOFO DE
LA LIBERACION LATINOAMERICANA
(1934-1975)

No es dificil seguir los pasos, componer la figura y precisar
el ethos de Enrique Dussel. Porque su obra es la de un pensador

que no abstrae de las condiciones del espacio y tiempo humanos

en las que le han tocado vivir. La mayor parte de sus escritos
estan situados geograficamente y datados no so6lo con fecha
de edicion sino también de composicion. La situacion por la
que atraviesa y las circunstancias que la especifican acuden
constantemente a sus escritos como ilustracion, apoyo o
confirmacion de las categorias que desarrolla en busca de una
explicacion racional de la realidad latinoamericana. Historia y
razon, anécdota y categoria o concepto conviven y se asisten
mutuamente en la obra de Enrique Dussel. No encontramos en
ella la falsa universalidad del mundo de las abstracciones,
porque entiende que toda filosofia que aspire a tener vigencia
y universalidad ha de ser un pensar desde una situacion, en

11

11



nuestro caso desde la situacion latinoamericana que vivimos,
sufrimos, gozamos y tratamos de cambiar.

Aprovechando esta facilidad que nos brinda el propio autor,
he intentado recomponer el perfil humano e intelectual de
Enrique Dussel al hilo de unas fechas personales e historicas
que componen, en apretada ya veces dramatica sintesis
existencial, su propia vida personal y la historia de nuestro
continente latinoamericano.

I. FORMACION Y EVOLUCION DE UN PENSAMIENTO
1. Primeros arios en Mendoza

En una pequeiia aldea, de no mas de tres mil habitantes,
distante 150 km. de la ciudad de Mendoza, junto a los Andes
argentinos, en medio del desierto estepario, donde su padre

era médico, nacio Enrique Dussel el 24 de diciembre de 1934 y
alli viyio los primeros afios. Mucho tiempo después seguira
recordando "el rostro arrugado de las mujeres y hombres del
campo, en chozas humildisimas, indias o mestizas; una miseria
que entristecia mi infancia"'. Su pueblo natal le habia dado la
posibilidad de vivir sus primeros afios muy junto a la sencillez
de la gente del campo. La pobreza fue para Dussel una
experiencia originaria. Tendria que ir mas tarde, en sus viajes
por los paises del Mediterraneo, hasta alguna aldea arabe para
comprender y asumir tal experiencia.

Trasladado a Buenos Aires, la gran urbe, "afioraba montar a
caballo, comer las uvas turgentes y calidas arrancadas al racimo
de la vid en las arcillosas tierras llenas de sol" que, por primera

12

12



vez, habia dejado. No sentia como Sarmiento deseo de negar
. 2
su origen” .

De vuelta a Mendoza, la capital de tierra adentro, vivié Dussel
la dependencia interna de la provincia con relacion al centro de
la nacion neocolonial. La Accion Catdlica, de tipo italiano, fue
su primera experiencia de praxis cristiana: aspirante, joven
fundador del Movimiento Guias, lider universitario, la
Democracia Cristiana. En 1943 los Jévenes de Accion Catolica
Argentina, la JAC, contaba con 8.000 afiliados en s6lo Mendoza.
Dussel, anos después, ha insistido sobre la importancia de los
movimientos de Accion Catolica y de Democracia Cristiana en
el continente, especialmente en Chile, Argentina, Peru, Bolivia
y Venezuela; pero también ha sefialado sus limitaciones: "surge,
por estos afos, de 1930 hasta 1962, el gran intento de
reconquista masiva de un catolicismo que quiere ser triunfante
y que quiere llegar a dominar la ensefianza, la politica y hasta

la economia; todo lo que pueda dominarse. Hay efectivamente
un gran proyecto triunfalista de nueva cristiandad. Es toda la
época de la Accion Catolica y de la Democracia Cristiana que
va a quedar atras desde el Concilio Vaticano II'"".

2. Estudios de filosofia

“Mi formacion filosofica en la Universidad Nacional de Cuyo,
confiesa Dussel, fue francamente tradicional”. Universidad seria
de provincia, le suministro, sin embargo, los instrumentos
necesarios para empezar un largo camino que todavia no ha
concluido. El estudio de los clésicos griegos y latinos, modernos
y contemporaneos, a un nivel académico aceptable, le permitird
poder asimilar sin dificultad la experiencia europea. Cuando
Dussel hace sus estudios de filosofia, superviven tres viejas

13

13



glorias de la generacion nacida en la tltima década del siglo
XIX, llamada por Romero "Generacion de la Normalizacion" de
la filosofia. Son ellas el propio Francisco Romero (m. 1960),
Carlos Astrada (m. 1970) y Nimio de Anquin (m. 1966). Pero
hacia 1910 surge una nueva generacion, ésta principalmente
tomista, algunos de cuyos representantes son Ismael Quiles,
Octavio Derisi, Juan Sepich, Alberto Caturelli, etc. A este
fenomeno de predominio neoescoléstico se refiere Dussel
cuando habla del ambiente tradicional de la universidad
argentina.

Licenciado en filosofia a los veintitrés afos, en 1957, parte
Dussel para Espafia con una beca. Desde Espafia conoce a
América latina como una totalidad desde fuera: "Descubri a
América latina, paradogicamente en Europa; mas exactamente
en Madrid, cuando en la convivencia con compatfieros de todos
los paises de nuestro continente socio-cultural, en el Colegio
Guadalupe, comencé a tener conciencia de la realidad de
nuestra Patria Grande". Su vocacion latinoamericana viene de
esta época.

Desde Madrid, en 1958, Dussel realiza un rapido viaje al
proximo Oriente, pasando por Italia. Era el primer contacto con
un mundo distinto, extrafio, pero fascinante: "Viviendo en
Europa, viniendo de las italicas y renacentistas Florencia o
Bolonia, la eterna Roma o Népoles, quedamos un tanto
desorientados -y por ello profundamente admirados- del mundo
"oriental". Pudimos contemplar y recorrer palmo a palmo el
Libano, Siria con su sugestivo Damasco, Jordania en cuyos

limites se albergaba lo mejor de Judea, Samaria y el Mar Muerto.

Por ultimo, llegamos al Estado de Israel, que conocimos desde
el Neguev hasta Judea y Galilea"®. Espafia ya no le satisfacia

14

14



como origen ultimo de Hispanoamérica. Habia que adentrarse,
en una peregrinacion hacia las fuentes, penetrar en el mundo
griego, y, mas alla de Grecia, en el mundo semita: "el origen de
nuestra civilizacién era ahora Israel"’.

En 1959, de vuelta del viaje que tanto le habia impresionado,
termina el doctorado en filosofia en la Universidad Complutense
de Madrid "dentro de la tercera escoldstica mas tradicional"®.
En efecto, cuando Dussel llega a Espafia, hacia dos afios que
habia desaparecido Ortega y Gasset y los representantes de la
llamada "Escuela de Madrid" estaban marginados de la vida
docente oficial por voluntad de un Estado que no toleraba en

las universidades otro pensamiento fuera del de la escolastica
mas tradicional. Solamente dos figuras salvaban el pensamiento
al interior de la Complutense en esta época: José Luis Aranguren
y Pedro Lain Entralgo, y los dos tuvieron problemas serios con
el poder, que termind por apartar al primero de la catedra de
ética. Fuera de la Universidad las dos figuras descollantes eran,
por entonces, el discipulo de Ortega, Julidn Marias y Xavier
Zubiri. Los otros representantes de la "Escuela de Madrid" o
habian muerto, como Manuel Garcia Morente, o habian
emigrado a América, como José Gaos, entre otros. De todos
ellos el que mas hondo impacto ha ejercido sobre Enrique
Dussel es, sin duda, Xavier Zubiri, como lo hemos mostrado en
otro trabajo’. Refiriéndose en 1974 a las teorias zubirianas
acerca de la realidad y de la persona, comentara Dussel: "Esto
lo he dicho muy rapido, pero es para indicarles hasta qué punto
fil6sofos tan dejados de lado, tales como Zubiri ya ¢l me refiero,
dicen muchas mas cosas de las que uno pueda imaginar, y, de
paso, son de nuestro mundo hispénico. Pareceria que en

Espafia no hay ya filésofos; los hay, pero 1o que pasa es que a
veces no los conocemos"'’.

15

15



3. Dos anios en Israel: 1960- 1961

Apenas doctorado, regresa a Israel para realizar su proyecto

de peregrinacion hacia las fuentes, sin perder el horizonte de
América latina. Dussel recordara, con frecuencia, en sus escritos
los "dos afios de trabajo manual con Paul Gautier, como
carpintero de la construccion en una cooperativa arabe de
Nazareth, como pescador en el lago de Genesaret en el

Kibbutz Ginnosar. Por las noches, en Nazareth, subiamos a la
ciudad judia para seguir los cursos de hebreo; en las tardes, en
cambio, lo haciamos en Ginnosar, realizando asi el conocido
Ulpan para extranjeros"". Habiendo caminado toda aquella tierra
y conocido su topografia geografica y espiritual, su lengua 'y

sus anhelos, Dussel se propuso el deber de realizar, como
filésofo, un estudio de la estructura intencional de los pueblos
que habian vivido y vivian sobre la tierra. Y, en efecto, en 1964
"en las montafas de Damasco, ante el inmenso desierto arabigo,
comencé mi obra E/ humanismo semita", obra publicada de
vuelta a Argentina en 1969'%. En ella anticipa ya el
descubrimiento del pobre, del otro, del oprimido. A diferencia
de Domingo Sarmiento, que viajo a Africa en 1846 para conocer
a los beduinos del norte y se intern6 en el desierto para descubrir
los antecedentes de la que ¢l consideraba "barbarie" de los gau-
chos de las Pampas, Enrique Dussel se interna en el Medio
Oriente "para descubrir en el ethos del hombre del desierto los
antecedentes del espafiol, del criollo, de mi América latina, hori-
zonte siempre presente en mi experiencia del mediterraneo" .

4. De nuevo en Europa: 1961-1966

En viaje de regreso de Israel a Europa, en 1961, pasando
por Turquia, Enrique Dussell lega a la Grecia clasica, que pudo

16

16



recorrer, palmo a palmo, durante varios meses. "No olvido,
escribira anos mas tarde, cuando el autobts que habia tomado
en Tesalonica me condujo entre los bosques de Macedonia a la
humilde Stagira, donde el pueblo recuerda todavia a Aristoteles
en blanco marmol"'*. Poco tiempo después, comenzaria a
escribir EI humanismo helénico" para dar cuenta asi de otra

de las raices mas profundas de la cultura occidental y
latinoamericana. De Grecia continu6 viaje hacia la Europa cen-
tral, siguiendo el Danubio desde Belgrado a Viena; y de Viena
a Suiza y Francia. En este viaje de regreso de Oriente a
Occidente "tuvimos la sensacion de recorrer geograficamente
el mismo camino de la historia. Efectivamente, el humanismo
de la cristiandad nacio en tierra judia, crecié en Galilea, se
extendi6 a Jerusalén, Alejandria, Corinto, Roma. Es decir, al
mundo conocido entero. Tal fue el esquema seguido en Acta de
los Apostoles, auténtica teologia de la historia universal. Como
latinoamericanos recorriamos igualmente buena parte de

nuestra proto-historia" .

Ya en Francia en 1961, hace estudios teoldgicos que

concluye con la Licenciatura en Teologia en el instituto Catdlico
de Paris. Entre sus profesores Enrique Dussel recuerda a Jean
Daniélou (mas tarde Cardenal) ya Claude Tresmontant "cuya
generosa amistad nos ha permitido penetrar con simpatia en el
pensamiento hebreo y cristiano primitivo"'”. En tales
circunstancias, empieza a escribir E/ dualismo en la antropologia
de la cristiandad, trabajo terminado en 1968 y publicado en
1974. "Queria unir, nos dice Dussel, el pensamiento griego con
el latinoamericano y, por ello, esta obra lleva como subtitulo:
"Desde el origen del cristianismo hasta antes de la conquista

de América"'®. En realidad, los tres libros emprendidos en esta
época (los dos Humanismos 'y el Dualismo) constituyen una

17

17



trilogia en la que Dussel se da y nos da razon {Enrique no se
guarda nada que crea pueda interesar) de nuestra raiz
mediterranea tricultural: semita, helénica y cristiana.

El interés por Latinoamérica fue cobrando con los dias mas
cuerpo en las preocupaciones de Enrique Dussel. En 1964
organiza en Paris una Semana Latinoamericana en la que
participan Josué Castro, German Arciniegas, Paul Ricoeur entre
otros. La revista Esprit, en su numero de julio de 1955, publicé
algunos de los trabajos de dicha Semana, entre ellos el
correspondiente a la conferencia de Dussel: "Conciencia
cristiana latinoamericana", publicada en original espaiol, junto
con otros dos trabajos, en 1970, siendo Dussel profesor del
IPLA (Instituto pastoral latinoamericano) de Quito, con el titulo:
Ameérica latina y conciencia cristiana. En linea americanista,
después de seguir cursos de Historia de la Iglesia en Maguncia
con Lortz, defendio Dussel en la Sorbona su tesis de Doctorado
en Historia sobre un tema historico-social ubicado en los albores
de la conquista: L ‘episcopat hispanoamericain defénseur de
’indien {1505-1620)". "La realizacion de la tesis me llevo
frecuentemente a Sevilla a trabajar en el Archivo de Indias e
internarme en el mundo de los documentos, en el mundo de

. . 2
nuestro pasado culturallatinoamericano"*’.

5. Ricoeur, Husserl y Heidegger

Filosofia, teologia e historia, pasos sucesivos en los estudios
de Enrique Dussel, se daban la mano y confluian en una sola
preocupacion cada vez mas agudizada: América latina, a la que
retornaria terminada la experiencia europea y mediterranea de
diez afios. De cara a América latina vivia Dussel un problema
que no acababa de resolver: el de asumir racionalmente la

18

18



pretendida y afirmada (Sarmiento) "barbarie" de su pueblo. "Paul
Ricoeur, en su linea fenomenolédgica y personalista, me ayudé

a ello. La recuperacion del mundo mitico en la racionalidad de

la filosofia, en sus cursos de la Sorbona y gracias a su obra

La symbolique du mal, me permitia intentar recuperar el mundo
simbolico popular latinoamericano en la historia del pensar
mundial"*".

Por otra parte, el desierto arabigo con su pobreza, lejos de
producir en Dussel rechazo a la pretendida barbarie, le habia
dado 4nimo para su profunda recuperacion. "la recuperacion
latinoamericana me exigio no descartar el fendmeno religioso

y, por ello, un Agustin, Bartolomé de las Casas o el Cura Hidalgo
debian ser asumidos en una vision integrativa. Paul Ricoeur

me ayud6 nuevamente en este intento ya que fue un ejemplo

de intelectual orgénico para los movimientos estudiantiles
francezszes hasta su abandono del Decanado de Nanterre en
1968".

Fuera de Paul Ricoeur, ejerce en Dussel un fuerte impacto

la fenomenologia: de una parte Husserl "de quien pude leer
durante meses parte de sus manuscritos de ética en el "Husserl
Archiv" de Lovaina"; y, de otra, "Heidegger del que dependi
principalmente hasta 1970 y del que adopté parte de su
terminologia en mis obras posteriores". Poco después, bajo la
infuencia de Levinas, rompe con la ontologia y, hasta cierto
punto, con Heidegger. En este sentido escribe Dussel que "el
instrumental categorial es importante, pero aun mas importantes
son las opciones practicas que se asumen">.

Pertenecen a la época europea que estamos recorriendo,
ademas de los tres libros resefiados y la tesis doctoral, una

19

19



serie de articulos que van de 1963 a 1970 recogidos en América
latina: dependencia y liberacion, y que el propio Dussel califica

de "primeros pasos a un pensar todavia ontologico"**.

6. De regreso a Argentina: 1966-1970

En 1966 regresa Enrique Dussel a Argentina hecha su
experiencia europea y mediterranea. Para poder entender los
nuevos desarrollos del pensamiento de Dussel es conveniente
recordar algunos hitos de la politica argentina de la década de
los 50 y 60. En septiembre de 1955 cae Domingo Perdon. Le
sucede el general Eduardo Lonardi que es reemplazado en
noviembre del mismo afio por el General Pedro Aramburu. En
cumplimiento de lo prometido, se convocan elecciones
generales y el 23 de febrero de 1958 es elegido Arturo Frondizi
para el periodo 1958-1964. Tras los grandes éxitos del
peronismo, en marzo de 1962 Frondizi renuncia y se exila. Lo
sucede J. M. Guido, quien prepara las nuevas elecciones
democréticas de julio de 1963, en las que resulta electo Arturo
11lia. De nuevo, el 28 de junio de 1966, a causa de la crisis
econdmica y por miedo al retorno del peronismo, las Fuerzas
Armadas derrocan al nuevo presidente constitucional y entregan
el poder al teniente general Juan Carlos Ongania. En este
momento arriba Enrique Dussel a Argentina. Ongania dura en
el poder hasta mediados de 1970, afio en que es depuesto por
una Junta que nombra presidente al General Roberto
Levingston, a su vez reemplazado por el general Alejandro
Lanusse en marzo de 1971. Dejemos en este punto el laberinto
politico argentino, (caracterizado, en estos afios, por un continuo
ya veces dramatico vaivén entre el populismo peronista, la
democracia liberal y las dictaduras militares de tipo desarrollista)
para seguir los nuevos pasos del pensamiento dusselino.

20

20



Instalado en Mendoza, se hace cargo de la catedra de Etica de
la Universidad Nacional de Cuyo, que regentard desde 1969 a 1975.
"Al comienzo, comenta Dussel, en mis clases todo fue
fenomenologia: desde Max Scheler a Merleau Ponty, Ricoeur,
Husserl y Heidegger. En Argentina la tradicion heideggeriana habia
crecido mucho. Nada de pensamiento latinoamericano. La tarea

era lenta, dificil, oscura. El europeismo campeaba en el pensar
nacional". En realidad, el americanismo de Dussel, durante su
estancia en Europa, habia sido un tanto ingenuo y nostalgico.
América Latina no estaba alin integrada a su pensar filosofico, ni

su pensar filos6fico comprometido en el cambio de América latina.
Sin embargo, desde la subida de Ongania en 1966 se va
constituyendo una nueva generacion, cuyos miembros habian
nacido después de 1930. La dictadura militar permite a esta
emergente generacion "templar los espiritus, arriesgar la vida, tener
el coraje de elevar la voz critica en las calles, en las universidades

En otro orden de cosas, la II Conferencia General del CELAM,
reunida del 24 de agosto al 6 de septiembre de 1968 en Medellin,
sacudia profundamente la conciencia social y politica de los
cristianos del continente: "Es el mismo Dios, proclaman los
Obispos, quien, en la plenitud de los tiempos, envia a-su hijo para
que hecho carne, venga a liberar a todos los hombres de todas

las esclavitudes a que los tiene sujetos el pecado, la ignorancia,

el hambre, la miseria y la opresion". y denuncian: "América Latina
se encuentra, en muchas partes, en una situacion de injusticias
que puede llamarse de violencia institucionalizada...No debe,
pues, extraniarnos que nazca en Ameérica latina la tentacion de la
violencia. No hay que abusar de la paciencia de un pueblo que
soporta durante afios una condicion que dificilmente aceptan
quienes tienen una mayor conciencia de los derechos humanos".
Asi habla Medellin, calificado de Vaticano II latinoamericano.

21

126

21



Otro hecho importante es la doctrina de la dependencia. Los
afios sesenta se caracterizan en América latina por la toma de
conciencia de nuestra situacion de subdesarrollo en sus distintos
niveles: econdmico, social, politico, cultural, etc. En un principio
se cree que nuestro subdesarrollo es un estado de atraso en el
desarrollo, similar al que habian atravesado y superado, afios
atras, los paises desarrollados. La solucion era, pues,

alcanzarlos mediante una aceleracion del desarrollo propio. Esta
es, en esencia, la doctrina del desarrollismo. Recuérdese que
Kennedy propone "La Alianza para el Desarrollo" en 1961. Pero
en los Ultimos afos de la década que comentamos y en los
primeros del setenta se produce un nuevo cambio en la manera
de enfocar el subdesarrollo latinoamericano. Este no es un mero
estado de atraso sin relacion con el pasado colonial, sino en
dependencia con ¢l de efecto a causa: es la doctrina de la
dependencia. Somos atrasados por haber sido colonias y ser

hoy neocolonias, es decir, capitalismo dependiente. En este
contexto evoluciona Enrique Dussel: "en reuniones
interdisciplinarias con socidlogos y economistas comenzamos

a descubrir la necesidad de independizar la filosofia en América
latina. En 1969, discutiendo con sociélogos en Buenos Aires, vi
profundamente criticadas mis opciones filosoficas basicas. Alli
surgio la idea: ;Por qué no una filosofia de la liberacion? ;Acaso
un Fals Borda (en Colombia) no hablaba de "sociologia de la
liberacion"? ;Cuales serian los supuestos de una tal filosofia?"*"

Quedaba abierto el interrogante, la inquietud de una filosofia
latinoamericana de la liberacion. ;Cudl seria el punto de partida?
Habia que empezar por destruir, por criticar. Para una
de-struccion de la historia de la ética fue la respuesta dada por
Dussel como fruto de su curso universitario de 1969. Dando un

22

22



paso mas, "desde enero de 1970 empecé en mis cursos de

ética con la hipotesis de fundamentar una filosofia de la
liberacion latinoamericana. De esta manera reunia, solo ahora,
mi recuperacion de la barbarie con la filosofia. Mi preocupacion
histérica y filosofica se integraban... la terminologia era todavia
heideggeriana, pero de intencidn latinoamericana. los
instrumentos hermenéuticos comenzaban a serme
profundamente insatisfactorios"**. Esta insatisfaccion lleva a
Dussel, en el mismo afo 1970, a comenzar un estudio sobre
Hegel, del cual aparecera La dialéctica hegeliana. En realidad,
comenta Dussel, "Hegel me habia preocupado desde Paris,
gracias a Jean Wabhl, pero ahora necesitaba mejorar mi instru-
mental dialéctico. Fue un gran paso adelante y preparaba el
camino a otros. De hecho, en 1971 comencé un seminario, que
continué después, sobre los poshegelianos: Kierkegaard,

29
Feuerbach, Marx"~".

En este momento, ocurre un hecho importante en la
evolucion del pensamiento de Enrique Dussel: la lectura de un

"extrafio libro" de Emmanuel Levinas, Totalidad e Infinito: ensayo

sobre la exterioridad, 1o despierta del "suefio ontologico"
heideggeriano y hegeliano: "Se produjo en mi espiritu como un
subversivo desquiciamiento de todo lo hasta entonces
aprendido", confiesa Dussel™. Esta obra "me permitio encontrar,
desde la fenomenologia y la ontologia heideggeriana, la manera
de superarlos. la exterioridad del otro, el pobre, se encuentra
desde siempre mas alla del Ser"*'. En este momento estaba
Dussel redactando Para una ética de la liberacion
latinoamericana; el paso de la totalidad a la alteridad, de la
ontologia a la meta-fisica lo da Dussel precisamente en el
capitulo III: "la exterioridad meta-fisica del otro", la obra del
pensador judio lo devolvia de nuevo a los origenes semitas de

23

23



nuestra cultura, antes vividos, y ahora explicitamente pensados
a nivel metafisico >,

7. Congreso Nacional de Filosofia, Cordoba 1971

La nueva generacion filosofica argentina, de la que hemos
hablado, se encuentra y se expresa por primera vez
publicamente en 1971, en el Il Congreso de Filosofia, en la
ciudad de Cordoba. El problema fundamental que se debatid

en este congreso no fue la division entre el neopositivismo
l6gico, el marxismo o el existencialismo fenomenolédgico, como
se suponia que habria de suceder antes del mismo. Al contrario,
lejos de repetir temas de moda europea, el debate se centrd
sobre la posibilidad o imposibilidad de una filosofia concreta,
latinoamericana, frente a una filosofia universalista, abstracta,
europeo-norteamericana. Dussel presentd en dicho congreso,
como ponencia, un alegato contra la "metafisica del sujeto" u
ontologia: "Toda esa metafisica del sujeto, decia, expresion
tematica de la experiencia factica del dominio imperial europeo
sobre las colonias, se concretiza primero como mera voluntad
universal de dominio, pero real e histéricamente como dialéctica
de dominador-dominado. Si hay voluntad de poder, hay alguien
que debe sufrir su poderio". Y proseguia: "El europeo, y por
ello su filosofia, ha universalizado su posicion de dominador,
conquistador, metropoli imperial y ha logrado, por una pedagogia
inconsciente pero practicamente infalible, que las élites
ilustradas sean, en las colonias, los subopresores que
mantengan a los oprimidos en una 'cultura de silencio', y que,
sin saber decir 'su' palabra, s6lo escuchen -por sus élites
ilustradas, por sus filésofos europeizados una palabra que los
aliena: los hace otros". Para concluir: "La tarea de la filosofia

24

24



latinoamericana que intente superar la modernidad, el sujeto,
debera proponerse detectar todos los rasgos de ese sujeto
dominador nordatlantico en nuestro oculto ser latinoamericano
dependiente y oprimido. Desde este punto de vista, todo repetir
simplemente entre nosotros lo pensado y dicho en el
nordatlantico no significard ya la inocente vocacion de un
intelectual sélo ocupado en lo académico, lo tedrico. Esta mera
'repeticion’ no-critica es ahora una culpable adhesion, con vida,
pensar y palabras, a una autodomesticacion para que otros

. .y 33
aprovechen los beneficios de la opresion"~".

Se vio en el Congreso, en el que asi hablaba Dussel, que
habian surgido, como oposicion al gobierno de Ongania, en
distintas universidades "Catedras Nacionales" y que todo un
grupo de jovenes profesores intentaban no sélo la reforma
pedagbgica en la universidad argentina, sino también y
primordialmente encontrar de hecho una brecha para superar

la ontologia heideggeriana, hegeliana, europea. Una nueva
generacion de filosofos, que luchaban por superar los
planteamientos de las dos generaciones anteriores y que, por

lo mismo, los contestaban, habia hecho irrupcion. A algunos de
sus componentes (Juan Carlos Scannone, Osvaldo Ardiles,
Anibal Fornari, Mario Casalla, Alberto Parisi, Enrique Guillot,
De Zan, Kienen, Cerutti, Arturo Roig, ademas del propio Dussel)

"la historia de la filosofia los recordara en el futuro"**.

En resumen, la nueva generacion, entroncada en la
fenomenologia, sacudida por la filosofia de la exterioridad de
Levinas, en uso de las herramientas criticas suministradas por

la Escuela de Frankfurt (Marcuse, Habermas, Adorno,
Horkheimer) y Ernest Block, pretendia ir realizando los primeros
pasos de una filosofia politica latinoamericana que tomaba muy

25

25



en serio la ruptura tedrica que la doctrina de la dependencia
habia producido inicialmente en las ciencias sociales. Como es
apenas logico, mas alld de ciertas afinidades que caracterizaban
este grupo generacional, no habia unanimidad. Cada uno cogio
su propia via. En este sentido, escribira Dussel que "dentro de
dicho grupo, nuestra posicion es particular y no incluye la de

nuestros colegas y amigos"*” .

Desde 1970 Enrique Dussel empieza a ser ampliamente
conocido, mas alld de Argentina, en América latina y Europa.
Es nombrado Profesor de Historia en el IPLA de Quito. Sin
renunciar a su catedra de ética en Mendoza, cursos y
conferencias (Dussel es mas brillante como conferencista

que como escritor hasta el punto que gran parte de sus

escritos son charlas que no han perdido la frescura del estilo
coloquial) lo traen y llevan repetidas veces a Quito, Bogota,
Medellin, México, Santiago, La Paz, Caracas, Santo Domingo,
Panama, Guatemala. Este traginar "me permitié hacerme cargo
de infinitas experiencias, comenzar a vivir la angustia concreta
de millares de cristianos"*°. Esporadicamente, también retornd
en breves viajes a Europa. Dussel recuerda el curso que en

febrero de 1972 dio en Lovaina ante profesores de la universidad

y un grupo de latinoamericanos doctorados y las Jornadas

de El Escorial de julio del mismo afio. En Lovaina, el
planteamiento de una filosofia latinoamericana, distinta de la
europea y en parte negacion de ella, no cayo en tierra
abonada. Por el contrario, escribe Dussel "hace pocos

meses nos reunimos un grupo de pensadores latino-
americanos junto a la tumba de Felipe II en El Escorial,

y los mismos que hace siglos 'nos conquistaron' tuvieron
ahora la positiva actitud de escucharnos casi admirable-
mente" >’

26

26



Afios mas tarde, Enrique Dussel recordara estas Jornadas de

El Escorial (julio de 1972) como la primera reunion donde pudieron
dialogar juntos quienes participaban en el movimiento de la
teologia y filosofia de la liberacion. Antes de concurrir a El Escorial,
la teologia de la liberacion habia hecho su propio camino: "Gustavo
Gutiérrez, asesor de movimientos estudiantiles en el Peru, lanza

la pregunta: ;teologia del desarrollo o teologia de la liberacion?

Lo mismo se proponen Richard Shaull en el nivel ecuménico,
Rubem Alves desde el protestantismo brasileiro, o Lucio Gera
desde el populismo argentino que se levanta contra la teologia de

la secularizacion. Desde la praxis de la liberacion se efectia una
critica a las teologias de la revolucion, de la "muerte de Dios", de

la secularizacion. Con Hugo Assmann se ven las diferencias con

la teologia politica y de la esperanza, y el movimiento cobra
consistencia, aproximadamente desde 1970-1971. Es en esa

época en que comienza también el apoyo histdrico y filosofico a

la naciente teologia latinoamericana de la liberacion.
Teoldgicamente es el Encuentro de El Escorial... la primera reunion
donde pueden dialogar juntos los que participan en este
movimiento. Alli también se hace presente Minguez Bonino, de
larga trayectoria en el Consejo ecuménico de las iglesias, y Juan

C. Scannone de Argentina. Por su parte la revista Vispera (editada
en Montevideo), en torno a Borrat y Methol Ferré, significa un
vinculo de unién, al mismo tiempo que el "Servicio de
Documentacion" del mismo MIEC en Lima. Revistas como Stro-
mata (Buenos Aires), Teologia y Vida (Santiago), Christus (México),
Pastoral Popular, Revista Brasileira de Teologia, (Petropolis), Sic
(Caracas), Didlogo (Panamad), etc., publicaban contribuciones en

la nueva linea"*®.

Como resultado de todos estos encuentros, cursos y

conferencias, Enrique Dussel va perfilando una serie de

27

27



categorias que le irdn permitiendo interpretar la compleja
realidad latinoamericana. La filosofia de la liberacion no era ya
una mera aspiracion "mencionada", sino una realidad en
marcha: hablada, escrita y publicada a los cuatro vientos en
una serie de escritos que van del afio 1971 al 1973.
Especifiquemos algunos de los titulos de estos intensos afios:
Historia de la Iglesia en América latina, 1972, que refunde y
reelabora, como fruto de un mayor conocimiento personal de
América latina, Hipotesis para una historia de la Iglesia en
Ameérica latina.

Caminos de liberacion latinoamericana I, 1972,y 11, 1973:
serie de conferencias dictadas en el IPLA de Quito y en otros
lugares de América latina®. Método para una filosofia de la
liberacion, obra en la que se refunde La dialéctica hegeliana
implantandola en un 4mbito totalmente nuevo: "Han pasado,
escribe Dussel, casi tres afnos desde el curso de dialéctica que
dictamos en 1970. En este corto tiempo es tanto lo que se ha
avanzado que, en verdad, la nueva presentacion del libro es
radicalmente nueva. Todo el pensar anterior estaba inscrito en
la totalidad ontoldgica, mientras que ahora podiamos abrirnos
a la alteridad meta-fisica"*.

Finalmente, en 1973 aparecen los dos primeros tomos de
Para una ética de la liberacion latinoamericana.

8. Retorno del peronismo al poder: 1973
Retomemos de nuevo el hilo de la madeja enredada en la

politica argentina, calificada como el "laberinto de las
frustraciones". El general Alejandro Lanusse, del ala liberal del

ejército, al subir al poder en marzo de 1971, promete elecciones

28

28



libres y legaliza la actividad de los partidos politicos. Empieza
la movilizacion proselitista de éstos. Con fines electorales
aparece el FREJULLI, frente justicialista de liberacion. Perén
escribe, desde Madrid, una pequea obra, La hora de los
pueblos, destinada a las juventudes peronistas, en la que se
habla del proceso antiimperialista. El pais, con las puertas
abiertas hacia la democracia vivia unos momentos pletéricos
de esperanzas.

Dentro de este marco, "la filosofia de la liberacion tenia su
razon de ser. Habia que clarificar muchos conceptos que usaban
los militantes. Nuestro pensar entroncaba con un proceso popu-
lar real, historico, activo. Teniamos una experiencia inédita.
Quizas nunca la filosofia Argentina habia podido dirigirse de
manera mas directa, comprensible y util al dirigente politico de
base. Teniamos constancia de la reaccion de nuestros

alumnos"*!.

La filosofia politica cobro, en virtud de estos acontecimientos,
caracteristicas de filosofia primera. La categoria "pueblo" fue
cobrando maxima importancia dentro de la ambigiiedad propia
del populismo que se vivia, sin conocerlo en esencia. La
categoria "clase" quedaba relegada. "Los chilenos nos criticaban
por ello. Asimilamos la critica y poco a poco "pueblo" pudo
también ser pensado desde la categoria clase. Pueblo podia

ser toda la nacion contra el enemigo externo (como la China

era pueblo ante el Japdn), podian ser las clases oprimidas, podia
ser la juventud ante la gerontocracia burocratizada"**.

Esta ambigiiedad propia del populismo, posibilité el hecho
de que algunos de los criticos de la ontologia y del Imperio,
que formaban parte de la generacion que desde 1973 se viene

29

29



llamando de la "filosofia de la liberacion", asumieron posiciones
de extrema derecha dentro del peronismo. En las nociones
populistas de "nacion" y "pueblo" no se clarificaban
suficientemente las diferencias, al interior del mismo, entre
clases opresoras y oprimidas. No se daban, o no querian darse
cuenta algunos de que todo sistema colonial crea al interior de
los paises que lo padecen un subsistema opresor. Ello llevo al
resto de la generacidn a tomar clara conciencia de la siguiente
tesis: "No hay liberacion nacional ante los imperios de turno sin
liberacion social de las clases oprimidas. Asumida esta tesis, la
filosofia de la liberacion clarifica su definicion historica"*. En
resumen, ya estas alturas, la filosofia de la liberacion pretendia
dos cosas: primera, ser superacion de la ontologia, del
universalismo abstracto de la filosofia moderno-europea,
ideologia de ideologias justificadora de la voluntad de poder
que el nordatléntico ejerce sobre la periferia mundial; y, segunda,
superar igualmente el populismo ingenuo, los métodos imitativos
de otros horizontes politicos y no propiamente latinoamericanos
"para clarificar las categorias que permitan a nuestras naciones
y clases dependientes y dominadas liberarse de la opresion

del ser, como fundamento del sistema imperante mundial,
nacional y neocolonialmente"**.

A todas estas, el FREJULI triunfa en las elecciones de marzo
de 1973 y el 25 de mayo Héctor Campora, lugarteniente de
Peron, es consagrado presidente. Los acontecimientos se
suceden rapidamente: el 20 de junio regresa desde Madrid,
donde se habia pasado diez y ocho afios de dorado exilio, Juan
Domingo Perén en medio del jubilo popular, empanado por la
barbara masacre del acropuerto de Ezeiza. Tal hecho constituia
una advertencia por parte de la derecha peronista, que se
preparaba para disfrutar del poder, a la Juventud peronista

30

30



echada a la izquierda del movimiento populista. Por sus
coqueteos con la izquierda, CAmpora tiene que renunciar
apenas estrenando el poder, recibiendo el Estado Raul Lastiri,
presidente del Senado y exponente de la derecha peronista,
con el encargado de preparar las elecciones que repondrian a
Peron (segunda presidencia) en forma legal. En el mes de
septiembre, la formula Juan Domingo Peron y Estela Martinez
de Peron obtiene un abrumador respaldo popular. Peron,
definitivamente, se apoya cada vez mas en la derecha. La
izquierda se siente decepcionada y es perseguida. La filosofia
de la liberacion sefiala las contradicciones de la praxis politica
populista: molestan sus criticas. En una conferencia dictada en
la Facultad de Petroleos, un joven pregunta: "Profesor, ;co6mo
actlia usted en la politica argentina?". Dussel responde "como
filésofo". Y justifica a continuacion su respuesta: "Lo peor que
podria hacerle a la politica es transformarme en ide6logo de un
partido; porque siendo un ide6logo sélo podria justificar las
consignas, mientras que guardando la distancia critica podria
mostrar, o ayudar a mostrar, la via que a veces se torna dificil.
La filosofia agrega criticidad al proceso, pero no se confunde
espontaneamente con él. Por ello la filosofia es un enemigo,
tiene algun peligro, algin sentido, porque sélo se combate lo
que se teme o 1o que se piensa que tiene alguna importancia o
influencia. Un filésofo y maestro mio, Ives Jolif, nos decia que

la muerte de la filosofia es la indiferencia"* .

Estas no eran simples conjeturas. En la noche del 2 de

octubre de 1973 la casa de Enrique Dussel es objeto de un
atentado con bomba de alto poder destructivo (sin que, gracias
a Dios hubiera desgracias personales), puesta por elementos

de la extrema derecha del peronismo, bajo 6érdenes del entonces
ministro de Bienestar Social, Lépez Rega, cuya trayectoria pos-

31

31



terior vino a confirmar sus reales intentos. "Al dia siguiente,
entre los libros dispersos en el suelo de los escombros de mi
biblioteca, tomé la Apologia de Socrates y di mi clase ante mis
alumnos explicando por qué cuando una filosofia es critica debe
ser perseguida como lo fue Socrates. Ahora entendiamos al
Socrates asesinado, al Aristoteles perseguido y que muere en
la isla de Eubea, al Agustin (de Hipona) sitiado, al Tomas
(de Aquino) que perece camino a las grandes disputas, al
Fichte expulsado de la Universidad de Jena, al Marx que
nunca pudo ser profesor universitario y al Husserl también
expulsado por el nazismo de la universidad de Friburgo..."*.
En el panfleto que depositaron junto a la bomba se acusaba

a Dussel de ensefiar marxismo. Es muy cémodo para la pro-
paganda oficial identificar a todo pensamiento critico con lo
que el sistema consideraba "lo maligno mismo" mientras
tanto, sigue sin mejorar la situacion. El 23 de marzo de 1975
Dussel es expulsado de la Universidad Nacional de Cuyo

en la que habia estudiado y profesado catedra de Etica
durante seis fecundos y agitados afios. Muchos colegas de
generacion corrieron la misma suerte. En julio de 1975
muere Perdn y la situacion degenera bajo la presidencia
simbolica de M. Estela Martinez de Perén. Lo demas es
historia actual.

El grupo generacional que se form¢ a partir de 1971, con
ocasion del Congreso de Filosofia de Cordoba, ante estas
circunstancias, queda desmantelado. Muchos de sus
integrantes parten para el exilio. Enrique Dussel no podia
ser excepcion. Caracterizando el ethos propio de sus
colegas, escribe: "De este movimiento surgieron muchas
obras, muchas de ellas todavia estan elaborandose. De
todas maneras es una generacion que aprendio a pensar la

32

32



realidad en ritmo que cada semana imprime a la praxis
comprometida en un proceso popular. La filosofia no se hace
solo desde los libros, sino desde la realidad de un pueblo
oprimido"*’.

9. La nueva etapa mexicana: 1976

La partida de la patria chica y el comienzo de una nueva

etapa desde 1976 en la patria nueva, México, le da a Enrique
Dussel la oportunidad de superar aquellos aspectos en los que
un velado y cierto oportunismo, al interior del populismo, les
hizo caer a algunos de su generacion. "Pienso que en eso
estamos y en eso permaneceremos en los proximos afos, ya
que tanto sufrimiento de nuestro pueblo, y de nuestros colegas
y estudiantes, no puede ser en vano"*. Enrique Dussel, en esta
nueva etapa, es profesor en la Universidad Auténoma
Metropolitana (Azcapotzalco) y en el Centro de Estudios
Latinoamericanos de la Facultad de Filosofia de la Universidad
Autoénoma de México (UNAM).

Adelantando el proyecto de una nueva etapa mexicana,
piensa Dussel que atin queda mucho por hacer. En concreto:

"Las préximas tareas, escribe en 1977, seran las de

esclarecer un método que nos permita implementar mejor la
reflexion del condicionamiento ideologico del mismo pensar
filosofico. En especial en la historia del pensamiento
latinoamericano. Para ello, en el seminario que realiz6 en el
Centro de Estudios Latinoamericanos, que dirige el profesor
Leopoldo Zea, estamos definiendo el estatuto del fexto filosofico
desde su contexto econdmico politico. Para la primera tarea

nos ayuda la lingiiistica; para la segunda, categorias tales como

33

33



modos de produccion, formaciones sociales, clases sociales,

etc. De la relacion del texto con su contexto aparece con claridad
la programacion codificante del texto ideolégico. En nuestro caso
nos interesa particularmente el discurso populista, porque

hemos visto su equivoco. Pero, por otra parte, es necesario
continuar la tarea de repensar todas las partes de la filosofia,

en especial una filosofia del trabajo, de la economia, de la
produccioén, que la venimos llamando, a falta de mejor nombre:
una poiética de la liberacion. Desde México, mi discurso
filosofico debe ser muy distinto que en Argentina; aqui los
interlocutores, desde una porcion latinoamericana, nacional y
popular, son la filosofia logica (positivista, del lenguaje) y
marxista de orientacion nordatlantica. De ese dialogo, espero,
apareceran algunas obras en el futuro, a partir de nuestra
realidad histrica latinoamericana"*’

10. Ultimas publicaciones

Desde México, Enrique Dussel ha reemprendido el trabajo
editorial al ritmo que la etapa anterior nos tenia acostumbrados.
Es cierto lo que afirman los criticos de Dussel: que hasta ahora
no nos ha dado una obra definitiva; pero les guste o no su huella
en el pensamiento latinoamericano es ya imborrable. Ya
propdsito de "obras definitivas" comentaba Enrique Dussel en
uno de sus primeros escritos, por alla en 1964: "Existe un
silencio orgulloso, que como el oso de la fabula, espera para
escribir un dia una obra genial, magnifica, a la "europea", pero
nunca la escribe, porque piensa en el "qué diran", mas que en

lo que piensa decir. Seamos nosotros, en cambio, de aquellos
que callan y escuchan durante un tiempo, y durante un tiempo
hablan y escriben, con seriedad, es evidente, pero sin pretension
de que sea definitivo, perfecto, incontestable. La ciencia avanza

34



a partir de hipotesis parcialmente probadas, y que solo seran
enteramente admitidas -o dejadas de lado- por la acumulacion
de muchas generaciones. Pretender realizar solitario una obra
incélume es simple sofiar lo imposible, pero lo mas grave es
impedir a otros... continuar la obra"’.

Algunas de las publicaciones lanzadas por Dussel desde
México pertenecen a la etapa nacional-populista o argentina.
No tiene interés en negar un pasado de busqueda sincera, lleno
de aciertos que el tiempo ha confirmado, aunque no exento de
algunas ambigiiedades o "medias tintas" circunstanciales. Es
el caso de Introduccion a una filosofia de la liberacion
latinoamericana, serie de conferencias dictadas de viva voz en
la ciudad de Viedma, cabecera de la Patagonia argentina, entre
los dias 22 al 24 de noviembre del ya lejano 1972. A su
publicacion en México, 1977, anota Dussel: "El discurso
contenido en estas conferencias fue proferido en Argentina en
plena dictadura militar. El riesgo que eso suponia, la tactica del
lenguaje que exigia la postergacion de ciertos temas,
simplemente se explica porque en la Patria chica la palabra
critica es causa de muerte fisica. No se escandalice entonces
el hermano latinoamericano de ciertas "medias tintas"'. Otra
de las obras de la etapa argentina, en parte inédita hasta el
momento y que esta a punto de completarse, es Para una ética
de la liberacion latinoamericana. Obra escrita en Mendoza, como
fruto de las clases en la Universidad de Cuyo, en tres tomos,
solo dos de éstos habian visto la luz publica en Siglo XXI de
Buenos Aires, 1973. Ahi quedo la obra hasta 1978 en que
aparece en México el primer volumen del tercer tomo, bajo el
titulo: Filosofia ética latinoamericana: De la erdtica a la
pedagogica. El segundo volumen del tercer tomo sale en
Bogota: Filosofia ética latinoamericana: La politica y la

35

35



arqueologica. En "Palabras Preliminares" a este volumen, con

el cual se cierra la obra de mas aliento de Dussel, nos cuenta

en qué circunstancias escribio la politica y la arqueologica: "el
contexto concreto, nacional y politico de este volumen, no es
ajeno al discurso mismo (de la Politica). El capitulo IX fue escrito
en 1973 en Argentina... Una bomba que destruy6 mi casa,
interrumpio la redaccion del mismo". A su vez, la redaccion de

la Arqueologica: (Antifetichismo metafisico) tiene como
comienzo ell de abril de 1975, fecha siguiente a su expulsion

de la Universidad: "Fuera del sistema, escribe Dussel, debia

expresar al Otro absoluto fitera de todo sistema"™.

Entre dos épocas, la argentina y la mexicana, esta la coleccion
de articulos y conferencias recogidos en Desintegracion de la
cristiandad colonial y liberacion, obra editada por Sigueme de
Salamanca en 1978. Acaban igualmente de aparecer, en

Meéxico, los tres capitulos centrales de la tesis doctoral defendida
en la Sorbona en 1967 bajo el titulo: El episcopado
latinoamericano y la liberacion de los pobres, dedicada a los
obispos que en enero de 1977 se reunian en Puebla.

A la nueva etapa mexicana pertenece Religion, una antologia

de textos sobre el tema, precedidos de una conferencia que, bajo

el titulo de "La religion: como supraestructura e infraestructura"
dict6 el autor en el mes de abril de 1977 en la universidad yugoslava
de Dubrovnik. Asi mismo, pertenece a la Gltima etapa: Filosofia de
la liberacion, libro "escrito en el exilio, sin bibliografia ninguna,
porque los libros de mi biblioteca, escribe Dussel, estan lejos, en

la patria">. Precisamente, el valor de este libro esta en la ausencia
de citas; Dussel ya maduro, en plena posesion de su pensamiento,
lo expone en forma directa y completa. Sabemos de otras obras

de préxima aparicion en México: De Medellin a Puebla, historia de

36

36



los ultimos diez afios (1968-1978) decisivos de la Iglesia
latinoamericana en conexion con el contexto sociopolitico del
Continente; y finalmente: Cronica de Puebla.

No podriamos poner punto a esta semblanza de Enrique Dussel

sin mencionar, al menos, su empeilo mas importante, en estos
momentos a punto de ser feliz realidad. Se trata de La historia
general de la Iglesia en América latina, escrita en equipo por
decenas de historiadores latinoamericanos, bajo la direccion de
Dussel, y que la editorial Sigueme de Salamanca empezara en

breve a editar en diez volumenes. El primero, de tipo introductorio,
corre a cargo de Enrique Dussel, inspirador y director de esta magna
historia.

Hemos querido poner de relieve al Dussel filésofo de la

liberacion latinoamericana, liberacion que se realiza en la historia
y que no puede prescindir del caracter religioso y, mas atn cristiano,
de nuestro pueblo. De aqui las multiples facetas de un pensamiento
que se busca a si mismo a través de la historia y que tiene muy en
cuenta las conclusiones de las ciencias sociales y humanas para
enuclear una serie de categorias metafisicas que permitan iluminar
la praxis y la poiesis del hombre latinoamericano. En el tltimo y
mas duro de sus libros, Enrique Dussel ha desarrollado un amplio
y detallado mapa (o marco tedrico} de la Filosofia de la liberacion.
A ¢él nos vamos a referir en la segunda parte.

II. MARCO TEORICO DE LA FILOSOFIA DE LA
LIBERACION

Partamos hacia una comprension sintética del pensamiento
maduro de Dussel, desplegando, a modo de mapa con que
guiarnos, el siguiente esquema que posteriormente comentaremos:

37

37



ESQUEMA

FILOSOFIA DE LA LIBERACION

DISCURSO DE LA LIBERACION METADISCURSO METODOLOGICO

Hombre <— Naturaleza

38

— — C. Facticas
1. HISTORICA @ Fernsles
Centro « | M. Dialécticou
Periteria g onto}égico
|
opresoras y
oprimidas 8 C. Humanas
. = | M. Ideolégicos
o ldeclogia O| M. Criticos
O Critica antiideolégica 5 P
o elc. 2| filosofia de Ia
2] ~ liberacion
9 2. METAFISICA (ETICA)
™ Totalida ontoldgica
O Exterioridad metafisica
2 Proximidad
=2 Mediaciones
8 Alienacion
o Liberacion
-
& | 3.PRACTICA :
e Praxis: POLITICA:
w raxn's‘. Hermano-—Hermano
E Tzl EROTICA: Varén<— Mujer
< Hombre«—sHombre | pEpAGOGICA Padre«— Hijos
5 ARQUEOLOGICA:
5 Hombre «— Absoluto -
4. POIETICA
Poiesis: FISICA: Materia de Trabajo
relacién SEMIOTICA: Signos Culturales <———

ECONOMICA: Modos de produccién
TECNOLOGICA: Medios técnicos y

sistemas «—————J

38



1. La Historica

El punto de partida de la filosofia de la liberacion dusselina
es una Historica o filosofia de la historia de la filosofia, que
pretende reinterpretar el pensar mundial desde dos
perspectivas: la del centro imperial, la primera, que genera un
tipo de pensamiento ontolégico que deifica el ser como luz que
ilumina al mundo y que condena a no ser a todo lo que no cae
dentro de la propia comprension ontoldgica. En relacion con
América y los demaés paises periféricos de Asia, Africa, la
filosofia moderna es una ontologia ideoldgica, que justifica la
dominacion de los paises coloniales por la voluntad de poder
que ejercen mundialmente los sucesivos centros imperiales:
Portugal, Espana, Inglaterra, Holanda, Francia, USA y URSS.

La perspectiva alterna seria la que se situa en el punto de

vista de la periferia mundial, la que piensa la realidad desde la
exterioridad del ser del sistema. En este sentido, escribe Dussel
que "contra la ontologia clasica del centro, desde Hegel hasta
Marcuse, por nombrar lo més lucido de Europa, se levanta una
filosofia de la liberacion de la periferia, de los oprimidos, la
sombra que la luz del ser no ha podido iluminar. Desde el no-
ser, la nada, el otro, la exterioridad, el misterio de lo sin-sentido,
partira nuestro pensar">*. Esta corriente filosofica, aunque
despliega formalmente sus contenidos a partir de la década del
setenta, tiene precedentes en el pensamiento de los profetas

del antiimperialismo, como Bartolomé de Las Casas, en los
libertadores de la gesta de la Independencia de los paises
americanos, en los nuevos libertadores de los paises coloniales
de Africa y de Asia en nuestro siglo. Al privilegiar el pensamiento
y los procesos liberadores frente al pensamiento de la
dominacion y su accion colonizadora, Dussel produce un

39

39



subversivo desquiciamiento en la manera univoca de pensar la
historia de la filosofia. El pensamiento moderno no tiene la
misma significacion para el Nordatlantico, centro de poder que
tiene que justificar su dominacion del mundo, y para
Latinoamérica que sufre la dominacion. Repetir el pensamiento
europeo a la europea, siguiendo la guia de los manuales
importados o de los aqui copiados es, desde este punto de vista,
no entender ni las ideas ni los hechos™. Es dejarse colonizar
ideologicamente.

La Historica utiliza como herramientas hermenéuticas para
la comprension y discernimiento del pensamiento moderno y
contemporaneo, categorias tales como: centro, periferia,
opresion, liberacion, ideologia, critica ideologica, etc. Esto
quiere decir que, por una parte, la histdrica situa el pensar
filosofico de la liberacion dentro de un determinado marco
geopolitico, y por otra, recibe de este pensar, una vez
constituido, aquellas categorias que hacen posible tal
interpretacion. Por razones de retroalimentacion la histdrica
exige una metafisica.

2. La Metafisica de la Alteridad

La metafisica no se comprende sino en oposicion a la
ontologia. Esta es "el pensar que expresa el ser -del sistema
vigente y central-, es el fundamento de las ideologias de los
imperios, del centro" y por ello "en la politica, prosigue Dussel,
se descubre el sentido de la ontologia"®. En efecto, esa
ontologia no surge de la nada. Surge de una experiencia ante-
rior de dominacién sobre otros hombres, de opresion cultural
sobre otros mundos.

40

40



Antes que el ego cogito hay un ego conquiro (el "yo
conquisto" es el fundamento practico del "yo pienso")"”’. "La
ontologia, contintia Dussel, los sitia (a las culturas y hombres
periféricos) como entes interpretables, como ideas conocidas,
como mediaciones o posibilidades internas al horizonte de la
comprension del ser"®. "La ontologia termina asi por afirmar
que el ser, lo divino, lo politico y lo eterno son una y la misma
cosa"’. La ontologia, en cuanto justificadora y encubridora de
la dominacion, es el lugar del nacimiento de toda ideologia y,
por lo mismo, "ideologia de las ideologias"®’.

En cambio, la metafisica de la alteridad o filosofia de la
liberacion "es el saber pensar el mundo desde la exterioridad
alterativa del otro", y por ende, "desde la negatividad onto-
logica..."®!, La metafisica "es el pasaje de la ontologia a lo
transontoldgico, al que se situa mas all4 del ser, en la realidad,
el otro"®. Es, por lo mismo, antifetichismo en cuanto
desabsolutiza el ser del sistema. La metafisica dice relacion a
la realidad o desuyo de las cosas y principalmente del hombre.
En este sentido, escribe Dussel en seguimiento de Zubiri, que
"toda la metafisica de la exterioridad y la liberacion pende de la
sui generis constitucion real de la sustantividad humana,
clausura absoluta, libertad, responsabilidad, totalidad separada
e independiente con funcidn semidtica ante la totalidad del cos-
mos fisico o viviente y aun ante todos los restantes individuos
de la especie humana. La tnica cosa libre que tiene el mundo:
el otro"®, Es, en consecuencia, una metafisica personalista
siguiendo la mejor tradicion cristiana. Tan cristiana que tiene
como fundamento ultimo el hecho de la creacion, que permite
comprender las cosas, los utiles, los sistemas, la politica desde
la nada que los relativiza y desabsolutiza. S6lo Dios es
Absolutamente-Absoluto y su imagen, el hombre,

41

41



Absolutamente-relativo o un relativo-Absoluto, en terminologia
de Zubiri. La filosofia de la creacion es, pues, "metafisica tedrica
que justifica la revolucion practico-politica de los pobres y

oprimidos"®*.

En resumen, el tema de la metafisica "es la omnitudo

realitatis: todo. Su punto de partida es una opcion ético-politica
en favor del oprimido de la periferia: respeto por la exterioridad
del otro, geopolitica y socialmente hablando, escucha de su
palabra... Su principio es el de analogia"®. Para completar esta
caracterizacion dusselina de la metafisica, debemos hacer
hincapié¢ en dos puntos mas: primero, que la metafisica es ética

o la ética es metafisica, de tal manera que la metafisica de la
alteridad y ética de la liberacion son dos nombres que expresan
una misma actitud y una misma filosofia. Segundo, que la
metafisica o ética dice relacion, como actitud practica y como
nucleo doctrinal al todo del corpus philosophicum liberationis. La
metafisica, entonces, tiene un puesto central y alimenta con su
ethos y sus categorias generales al resto de las partes del sistema
filos6fico, como puede verse en el esquema. La metafisica en
cuanto parte radical y universal del cuerpo filoséfico examina,
critica y enuclea, segun los casos, las categorias mas generales

a cuya luz se consideran todos los demas niveles y aspectos del
discurso y metadiscurso filosofico. Tales categorias, solamente
enunciadas, son las de: fotalidad ontologica (ser, mundo, cosmos,
espacio, tiempo, ente, identidad, diferencia, comprension e
interpretacion); exterioridad metafisica (realidad, distincion, otridad,
libertad, razon y fe); proximidad (proxemia, proximidad, cara-a-
cara); mediaciones (fendmeno, cotidianidad, sentido, percepcion,
valor); alienacion y liberacion. Basta la enumeracion de los
principales temas para advertir que la filosofia de la liberacion se
situa al nivel mds radical y que asume todos los topicos de la

42

42



metafisica, desde los griegos hasta nuestros dias, con un sentido
critico-liberador. No se trata de interpretar una vez mas la realidad,
sino de interpretarla para cambiarla. La parte mas tedrica de la
filosofia adquiere entonces una version practica.

3. La Practica o praxis alterativa

La praxis, objeto de la practica, es la relacion hombre-

hombre, a diferencia de la poiesis que consiste en la relacion
hombre-naturaleza. Hay una praxis de dominacién, que
consolida la totalidad vigente injusta, y una praxis de liberacion,
metafisica, transontologica, que pone en cuestion al sistema,

no sélo teodrica sino realmente, abriendo nuevos caminos. La
metafisica, por conducto de la praxis, deja de ser meramente
contemplativa. Si analizamos la relacion hombre-hombre, se
advierte que ésta se especifica en cuatro dimensiones:
hermano-hermano, varon-mujer, padres-hijos, hombre-Absoluto.
En esta forma resultan ser cuatro las posibles dimensiones de

la practica: la politica, la erdtica, la pedagdgica y la arqueoldgica.

a) Dussel privilegia la dimension o momento politico por
cuanto tiene una frontera cuantitativamente mas amplia que el
resto y porque cualitativamente funciona como primera
condicionante-condicionada de los demas momentos, es decir,
de lo erdtico, de lo pedagdgico y, en cierto sentido, de lo
religioso. Con la relacién hermano-hermano quiere sugerir
Dussel un sistema utépico, ideal, de politica en el que el
gobernado se reconozca hermano del gobernante y éste de
aquél; en el que los grupos nacionales diferenciados y las
distintas formaciones sociales convivan fraternalmente; en que,
a nivel internacional, se instaure la verdadera hermandad entre
los pueblos. Lo contrario de lo que ha acontecido en la historia

43

43



humana, en la que el hombre, social, nacional e inter-
nacionalmente, ha sido "Lobo para el hombre". En efecto, y
desgraciadamente, existe el fratricidio: alienacion internacional
de las naciones dependientes, alienacion social, nacional de
las clases oprimidas. El sistema de opresion mundial genera al
interior de las naciones que lo padecen, como un subproducto,
un subsistema opresor. La liberacion del Imperio, al entender
de Dussel es poco menos que imposible sin una previa liberacion
popular al interior de las naciones dependientes, puesto que
las clases gerenciales llegado el momento de la verdad ven en
peligro sus privilegios al ser cortado el cordon umbilical que las
une con la metropoli. Hoy en el mundo existen dos grandes
imperios USA y URSS, unos pocos bloques o naciones semi-
independientes y una inmensa masa de naciones totalmente
dependientes de uno u otro imperio. Las relaciones entre los
bloques son bélicas, y al interior de los mismos las relaciones
entre los centros y las neocolonias son lupinas. Puesto a optar
por un modelo politico para Latinoamérica, Dussel repasa el
espectro de los distintos sistemas que hoy pugnan por abrirse
paso o afirmarse en las diversas naciones del amplio universo:
desde los grupos foquistas de la nueva izquierda radical que
alimentan el terrorismo internacional en sus distintas facetas,
pasando por el socialismo clasico burocratizado, por los
socialismos populares, por los frentes populares de izquierda,
por los mas pintorescos populismos, por los militarismos,
llegando al neoliberalismo democristiano y los conser-
vadurismos de centro derecha, para terminar, en otro de los
extremos del abanico, con toda una gama de neofascismos.
Pues bien, puesto a optar, digo, Dussel, después de la dura y
fracasada experiencia populista que vivid en la Argentina de
los afios 1973-1975, piensa desde la nueva circunstancia
mexicana que "de hecho, solo los socialismos populares

44

44



manifiestan ser un modelo de real liberacion, de autonomia de
eleccidn para la periferia. No quiere esto decir que todos los
paises puedan realizarlo ahora y aqui, pero lo cierto es que los
restantes modelos, sobre todo los equivocos populismos de
liberacion nacional con frentes interclasistas (como con Peron
o Nasser) se muestran ineficaces, porque en la crisis, las clases
dominantes nacionales, se alian a las transnacionales y al
imperialismo contra las clases oprimidas o el pueblo
propiamente dicho"®. Dadas las opciones personalistas de
Dussel (no se confunda personalismo con individualismo) este
socialismo popular, y por lo mismo democratico, al que apunta
el ultimo Dussel no puede ser un socialismo totalitario ni de
obediencia a un centro de poder, sino un socialismo de raices
americanas o al menos profundamente adaptado a la naturaleza
del tropico y al modo de ser de nuestro pueblo. Aqui no vale la
via corta de la imposicion de una "linea" importada, sino la via
larga de las mediaciones populares.

b) La erotica, relacién varébn-mujer, la concibe Dussel al igual
que la politica como un momento de la praxis metafisica; y por
lo mismo "la erética es un nuevo capitulo de la metafisica"®’.
En este campo tiene Dussel muchos molinos contra los cuales
venirse lanza en ristre: contra el viejo dualismo que divide al
hombre en alma y cuerpo; contra el arraigado maniqueismo

que considera el cuerpo o la carne como algo feo y malo; contra
el objetualismo que rebaja la mujer a condicioén de objeto usado
y desechable; contra el machismo, tan enraizado en nuestro
"macho" latinoamericano, que mira a la mujer como ente pasivo
frente al falo agresor: "El ser es, el no-ser no es", en ontologia
erotica debe enunciarse: "El falo es, la castracioén no es". Es
decir, la mujer no es; es s6lo objeto, como lo era en la politica
del indio, el africano, el asiatico, las naciones pobres, las clases

45

45



oprimidas, el pobre... El machismo, como ideologia que oculta
la dominacion de la mujer definida como objeto sexual, no s6lo
aliena a la mujer, sino ademads torna impotente al varon por
cuanto le impide relacionarse con alguien, el otro sexuado (la
mujer), y so6lo accede en una masturbacion solipsista a un objeto
que cumple su autoerotismo"®®.

Pero no se trata tan solo de ejercer una critica negativa contra

las alienaciones erdticas que terminan en "uxoricidio". Los aspectos
positivos del eros y de la sexualidad, ejercidos en régimen de
liberacion, son descritos, y mas que descritos cantados (aqui
recuerdo el Cantar de los Cantares) por Dussel, en un lenguaje
poético, que nos retrotrae a la frescura y pureza de un paraiso aun
no maculado por ninguna de las alienaciones y tabues: "De esta
manera la proximidad del coito, el servicio o praxis de liberacion
del otro como otro, el ritmo sexual como liturgia en el respeto del
otro, cumple el deseo de otro como otro, como otramente sexuado,
como alteridad erética. Sélo en la real exterioridad del otro, otro
libre y sexuadamente distinto, el orgasmo puede ser un acto
humano que plenifica a la politica y a la pedagégica"®. "La ideologia
machista aliena a la mujer; la mujer alienada deforma al hijo; el
hijo deformado es materia dispuesta a la injusticia politica. La
liberacion de la mujer aniquila el machismo y permite la aparicion
de la pareja de los iguales (distintos sexual mente pero persona o
rostro con igual derecho a la vida, al trabajo, a la educacion, a la
politica, etc.). La muerte de la casa, de la familia falica, permitira la
aparicion de la nueva casa, el hogar liberado donde reine una

L. e s 070
erdtica expansiva, innovadora, fecunda, no traumatica" .

¢) El tercer momento metafisico de la praxis es la
pedagogica: relacion padres-hijos, maestro-discipulo, ampliable

a juventud y pueblo en relacion con las instituciones escolares,

46

46



universitarias, cientificas, tecnologicas y medios de
comunicacion social. La pedagogia es un problema cultural, a
la vez familiar y social. La muerte pedagogica del otro es el
filicidio. Filicida es toda familia o todo sistema politico que a
nombre de la tradicion o del status quo impide la emergencia de
lo nuevo: el otro nuevo y los otros tiempos nuevos, mas allé del
sistema, de lo mismo. La ontologia cierra las puertas a la justa
innovacion y creacion a la que los hombres y los pueblos tienen
derecho. La pedagogia ontoldgica doméstica, adapta, coloniza
al educando por considerarlo como no-ser, nada, materia prima
a la que hay que infundirle una forma. Los paises imperiales
igualmente desprecian las culturas de los pueblos colonizados
como "barbaras" y tratan de incorporarlos sin mas introyectando
en ellos los pretendidos valores universales del Imperio. A esto
se llama civilizar, cuando en realidad es alienar.

Una pedagogia metafisica encara siempre la posibilidad y
necesidad de una apertura permanente al "mas alld" (meta- ) del
sistema cultural tradicional establecido, anquilosado o impuesto.
Porque el hijo es la epifania de lo nuevo, la novedad dada a luz.
La alteridad metafisica es el fundamento de toda pedagogica no
ontologica. En este sentido ha escrito Dussel: "El hijo es distinto y
no meramente a la pareja: es el otro desde siempre a quien habra
que saber escuchar en silencio la revelacion novedosa que aporta
a la historia pasada como tradicion. Es la innovacion misma, tiempo
nuevo y por ello escatoldgico: es siempre el Gltimo tiempo. Es por
ello que ante el otro nuevo se debe tener sagrado respeto y silencio
ante el misterio para saber escuchar la voz provocativa que

fecunda la tradicién y la hace historia"”".

En el plano nacional considera Dussel que, frente a la cultura
ilustrada pseudouniversalista y alienada, es la cultura popular

47

47



violada, despreciada, pero viva del pueblo, la que encierra en
América latina las verdaderas posibilidades de lo nuevo distinto:
"La cultura popular, escribe Dussel, es la que guarda lo mejor
de nuestro mundo y de donde surgiran las alternativas nuevas
de la cultura mundial futura, que no serd una mera repeticion
de las estructuras de la cultura del centro. La exterioridad de la
cultura popular es la mejor garantia y el niicleo mas
incontaminado del hombre nuevo"’?. "Dicha cultura posee los
simbolos, los valores, los usos, las tradiciones de sabiduria, la
memoria de los compromisos historicos, conoce sus enemigos,
sus amigos y aliados"”. Pero dicha cultura tiene introyectados
elementos negativos por parte del sistema o de la cultura de
masas, etc. La dependencia marca negativamente y las mas

de las veces inconscientemente. La cultura popular debe ser
liberada de estos elementos que representan la presencia

de la opresion. ;Coémo? No hay que creer en el espontaneismo.
Tampoco el pueblo so6lo, aunque la liberacion no debe hacerse
sin el pueblo, puede liberarse. En este punto es necesaria la
presencia o insercion en el proceso de educacion popular del
intelectual organico "para que un pueblo cobre conciencia critica
y discierna lo peor que tiene en si y lo mejor que ya es desde

d) El cuarto y Gltimo momento en el que se despliega la praxis
metafisica es la arqueoldgica o filosofia de la religion, origen y
fin de la metafisica, arjé, hontanar de donde todo procede ya
donde todo tiende. Negativamente la religion es el
enfrentamiento al fenomeno del fetichismo. "Llamamos
fetichizacion al proceso por el que una totalidad se absolutiza,
se cierra, se diviniza. La totalidad politica se fetichiza cuando
se adora a si misma en el imperio o en el totalitarismo
nacionalista. La totalidad erética se fetichiza cuando es

48

48



constituida por la fascinacion del falo perverso de la ideologia
machista. La totalidad imperial se fetichiza cuando la ideologia
imperial o ilustrada elitista aliena la cultura popular o castra al
hijo"”.

La religion como actitud antifetichista consiste, por lo tanto,

en ser ateo del sistema totalizado y endiosado. "El antifetichismo
es un saber volver practicamente las cosas a su lugar, a su
verdad. La cuestion no es decir -con Hegel o Nietzsche-: "j Dios
ha muerto!". La cuestion es: ;Cudl Dios ha muerto? (El fetiche?
¢Europa como divinizada?"’®. Afirmativamente, el antifetichismo
no es suficiente. "El puro ateismo sin afirmacion del Otro infinito
no es suficientemente critico: permite la fetichizacion de un
sistema futuro. Solo si se afirma que el Divino es otro que todo
sistema posible, la revolucion liberadora sera siempre posible"”’.
Ahora bien, esta revolucion liberadora tiene su origen ultimo en
la metafisica de la creacion. El mundo a través del eterno retorno
es siempre lo mismo, absoluto, Dios. La fetichizacion del todo
abre la posibilidad de fetichizar las partes: el sol, la luna, la
tierra, el emperador, el sistema politico, la raza, la cultura o
civilizacion occidental. A la luz de la creacion todo es contingente
y posible, pero nada al interior de la misma es absolutamente
absoluto. "La creacion es asi la teoria metafisica que da fluidez
al todo ya todo... Es decir, si todo es creado nada es divino

sino la Exterioridad absoluta. La creacion es, tedricamente,
ateizacién del cosmos y del mundo"”®. Es por ello también
negacion del materialismo ingenuo o acritico que afirma que
todo es materia, en decir del materialismo fetichista de Engels,
por ejemplo, en su Dialéctica de la naturaleza.

Por el contrario, hay otro materialismo critico, positivo, que
afirma y toma la naturaleza como materia de trabajo con qué

49

49



fabricar lo que el otro necesita. Es la materialidad como
mediacion de servicio, y no como objeto de adoracion. Este
materialismo de servicio coincide con el culto que es la esencia
de la religion. Lo explica asi Dussel comentando el sentido
biblico de culto: "El culto absoluto al Otro infinito es, en la justicia,
dar al otro la materia trabajada. Servir (habodadh) es tanto liberar
al oprimido como efectuar el servicio divino, el culto. La cultura,
como conjunto de artefactos producidos por el trabajo humano,
es culto al Infinito, ya que dando de comer al hermano extranjero
y pobre, a la mujer indefensa y viuda, al hijo solitario y huérfano,
se rinde liturgia al Absoluto"”. En sentido biblico, culto al
Absoluto es la liberacion misma. "El culto supremo, la praxis
misma de la liberacion, otorga la alegria suprema, la fiesta del
pueblo que se libera es la fiesta infinita, inconmensurable, la

que mide toda otra alegria y la que permite seguir viviendo. Es

un derramarse sobre la historia la Alegria del Absoluto"™.

4. La Poiética o poiesis alterativa

La poiética se ocupa de lo que hace el hombre con la
naturaleza. "La naturaleza es la materia del trabajo humano,
que tiene un sentido, una historia, que se la opone
dialécticamente a la cultura"®', Asi entendida la poiética
comprende, segun Dussel, una especie de fisica filosofica que
trata de la naturaleza en si, en su evolucion ascendente hasta
dar de si al hombre, implicado y a la vez suelto de la
substantividad total. En esta parte sigue Dussel de cerca el
pensamiento de Zubiri®*. Pero Dussel le agrega nuevos temas
como: naturaleza e imperialismo, ecologia y liberacion de la
periferia, etc.

50

50



A la fisica sigue la descripcion e interpretacion del ente cul-
tural, fruto de la relacidon del hombre con la naturaleza. El mundo
de la cultura como opuesto al mundo de la mera naturaleza,

esta compuesto de signos, productos, artefactos. Los signos

los estudia una semiotica filosofica. Los productos y los modos
de produccion son el tema de la econdmica filosofica.
Finalmente, de los artefactos en cuanto medios técnicos de
produccion y de las operaciones y sistemas que dan coherencia
funcional y formal a los productos, se ocupa el disefio o la
tecnologica. No me voy a extender en estos aspectos,
sugerentemente expuestos por Dussel en pequefios apartados
que prometen obras mas plenas y acabadas. Solamente quiero
indicar la fuerte vinculacion sisteméatica de los diversos aspectos
con la opcion politica que se tome. La politica, en cierto sentido,
en cuanto operativiza la metafisica, en cuanto condiciona los
niveles erotico, pedagdgico y arqueoldgico de ésta, y en cuanto
sefala la funcion liberadora de los aspectos naturales,
semidticos, econémicos y tecnoldgicos, se constituye en una
especie de filosofia primera para la practica y la poiética.

5. El metadiscurso metodologico

A este breve despliegue del mapa de la filosofia de la
liberacion sigue un repliegue mediante el cual toma plena
conciencia del método que le es propio, del status
epistemologico que le corresponde y de su especificidad como
filosofia latinoamericana y como filosofia de la liberacion. En
orden a definir estos aspectos, pasa Enrique Dussel revista a
los diversos métodos: los métodos facticos u dnticos de las
ciencias naturales, al método dialéctico de la ontologia, al
método analéctico de la metafisica, a los métodos ideoldgicos
y a los métodos criticos de las ciencias humanas. Dussel asigna

51

51



a cada nivel epistemologico su propio método en forma
integradora y superadora. Asi, "el método analéctico es por ello
critico y superativo del método dialéctico; no lo anula, como la
dialéctica no anula la ciencia, simplemente lo niega, lo completa,
le da su justo y real valor"™. Pero, jen qué consisten ambos
métodos: dialéctico y analéctico, de los que tanto habla Dussel?

En pocas palabras, dialéctica es atravesar (diad) diversos
horizontes onticos para llegar, de totalidad en totalidad, hasta

el fundamento que no se demuestra, sino se muestra, por ser

lo supuesto sin supuestos. El ultimo fundamento al que se puede
llegar dialécticamente es el ser que funda la totalidad ontolégica
del propio mundo, de la propia cultura.

El ultimo horizonte de la dialéctica es la totalizacion del ser

de acuerdo con los principios de identidad y diferencia. La
"diferencia" es la diversidad posible dentro de lo mismo. Asi
por ejemplo, en la dialéctica natural o evolucion, como lo ensefia
Zubiri, solamente existe una substantividad unica, el universo,
de la cual las llamadas cosas naturales no son sino diversas
partes diferentes, no distintas®*. De aqui que detenerse en los
resultados totalizadores de la dialéctica, cuando del hombre se
trata, seria negar lo que cada humano tiene de "suidad",
responsabilidad, libertad. La dialéctica totaliza, genera mundos
cerrados, sistemas cuyas partes estan en interdependencia
posicional, codeterminante y clausurada. Pero en la totalidad
el hombre no puede tener razén de parte sino de centro y todo.
Pues bien, aqui tiene lugar el pasaje de la dialéctica a la
analéctica. ;Qué significa analéctico? Nos responde Dussel:

"Analéctico quiere indicar el hecho real humano por el que
todo hombre, todo grupo o pueblo, se situa mas alld (ano-) del

52

52



horizonte de la totalidad. La dialéctica ya no es suficiente. El
momento analéctico es el punto de apoyo de nuevos métodos.
El momento analéctico nos abre asi al ambito metafisico (que
no es el ontico de las ciencias facticas ni el ontolégico de la
dialéctica), refiriéndose semanticamente al otro. Su categoria
propia es la de exterioridad, la exterioridad del otro; su principio
no es el de identidad sino el de separacion, distincion"®. Este
método permite realizar una filosofia radicalmente nueva,
distinta a las que hasta el momento han existido, desde la
exterioridad periférica, desde el no-ser del oprimido por el
sistema, desde el pobre, en una palabra. La analéctica se abre
a nuevos mundos, permitiendo la salida de lo "Mismo".

(Qué validez tiene este pensar metddico? ;Qué garantia
podemos tener de una tal filosofia? A esta pregunta, que un
estudiante le hizo a Dussel en 1975 en Bogoté, responde que
"certeza absoluta, la de12+2 = 4, nunca tendra ninguna filosofia.
Pero no porque no sea metddica, sino porque el tema que piensa
es el hombre, su historia, la realidad de la libertad"®. Pero,
descartado este absolutismo, Dussel apunta algunas razones

de validez a su favor: capacidad critica; capacidad para construir
un marco tedrico; capacidad para ir a los temas mads reales;
capacidad para establecer un discurso coherente; el hecho,
finalmente, de que interese, sea aceptada, criticada e incluso
perseguida.

"De todas maneras, concluye Dussel, nunca una filosofia

debio justificarse en su presente. Su justificacion fue su
clarividencia; su clarividencia fue su operatividad; su
operatividad fue su realismo; su realismo fue el origen de su
viabilidad; su viabilidad fue el fruto de la praxis; su praxis de
liberacion fue su inhospita exposicion a la intemperie, fuera del

53

53



sistema. La exterioridad es el hontanar insondable de la
sabiduria, la de los pueblos dominados, vernaculos, pobres...

Ellos son los maestros de los sabios y la filosofia es sabiduria"®’

Pongamos punto final a este ya largo comentario, afirmando
rotundamente que con la publicacion en México de Filosofia de
la liberacion (1977) el pensamiento de Dussel ha llegado a un
punto critico de maduracion y plenitud primera, que es de desear
que sea el punto de despegue hacia una obra filoséfica
definitiva, latinoamericana y universalmente consagratoria. De
ser asi, habremos alcanzado en pocos afios, en filosofia, niveles
parecidos a los ya obtenidos en literatura, ciencias sociales y
artes. Y lo que es més importante, el proceso de liberacion que
se cumple en América latina no serd un movimiento de
desesperados que dan palos de ciego, sino un proceso popular
racionalizado.

German Marquinez A.
Bogota, 15 de agosto de 1979

54

54



NOTAS

© ® N A L R W N =

10
11
12
13
14
15

16
17
18
19
20
21
22
23
24

25
26
27
28
29
30

55

1977 -82, p. 176. cfr. Bibliografia.
1977-21, p.84.
1967-2,p. 179 y ss; 1978, p. 67.
1975-77, p. 83.
1973-12, p.7.
1974-15, p. 9.
1973-59, p. 142.
1977-82, p.177.
MARQUINEZ, A. German. "Zubiri visto desde Latinoamérica (Aportes a una
filosofia de la liberacion)". En Franciscanum (Bogota) n. 55 (1977) pp. 127 -145;
en Estudios (Madrid) n. 118 (1977) pp. 321-335; y en ECA (EI Salvador) n. 346
(1977) pp. 609-610.
1977-20, p. 50.
1974-15, p. 9.
1977-21, p. 83.
Ib.
1977-21, p. 84.
Obra continuamente anunciada como de proxima aparicion, que ain no ha sido
publicada.
1974-15, p. 10.
Ib., p. 1L
1977-21, p. 84.
1970-7,a.yb.
1977-21, p. 84.
Ib., p. 85.
1b.
1b.
En esta obra publicada en 1973 se marca el pasaje del momento "ontologico" al
"metafisico" en pp. 11, 83,133, 191.
1977-21, p. 86.
1975-70, p.219.
1977-21, p. 86
Ib., p. 86.
1b. 30.
1975-17, p. 7.

55



31 1977-21, p.87.

32 Trad. de la obra de LEVINAS, Emmanuel: Totalidad e infinito: Ensayo sobre la
exterioridad, Salamanca, Ed. Sigueme, 1977.

33 1971-35, pp.27-32.

34 Miembros de esta generacion fundaron en Buenos Aires en 1975 la Revista de
filosofia latinoamericana.

35 1977-20, p. 1L

36 1977-82, p.177.

37 1972-11, p.9.

38 1978,pp.130-131.

39 Forman una totalidad con Caminos de liberacion latinoamericana II. Cfr.
Bibliografia: 1972-3 y 1974-2.

40 1972-10, p. 1.

41 1977-21, p. 88.

42 1b., p. 89.

43 1975-70, p. 220.

44 ib., p. 221.

45 1973-59, p. 143.

46 1977-21, p. 89.

47 1b.

48 1b., p. 90.

49 1b.

50 1964-5, pp. 15-16.

51 1970-7, "Palabras Preliminares".

52 Ib.

53 1977-21.

54 1977-21, p. 23.

55 Cfr. "Lectura latinoamericana de Descartes" en Discurso del Método, Bogota, Ed.
Nueva América, 1978.

56 1972-10, pp.14.

57 b, p. 13.

58 Ib., p. 12.

59 Ib., p. 15.

60 Ib., p. 14.

61 1b., p. 57.

62 1b., p. 66.

63 1b., p. 60.

56



64
65
66
67
68
69
70
71
72
73
74
75
76
77
78
79
80
81
82

83
84

85
86
87

57

Ib., p. 16.

1b., p. 182.

Ib. p. 84.

Ib. p. 89.

Ib., pp. 92-93.

Ib. p. 95.

Ib., p. 96.

Ib., p.100.

1b., p.101.

Ib., p.105.

1b.

Ib., p.107.

Ib., p.109.

Ib., p. 111

Ib., p. 112.

Ib., p.115.

Ib., p.116.

Ib., p.117.

"El pensar de Zubiri ha pasado totalmente desapercibido atun en el mundo
latinoamericano o hispanico. En cuanto a una comprension adecuada entre la
filosofia y las ciencias de la naturaleza, es necesario hacerse cargo de la metafisica

de este gran pensador contemporaneo". Cfr.1972-10, p.168.

Ib.,p.167.
Ib., p. 121. Cfr.la obra de X. ZUBIRI, Sobre la esencia, Sociedad de Estudios y

Publicaciones, 1963, p. 171.

1b., p. 166.
Ib.,p.187.
1b.,p.188.

57



ENRIQUE DUSSEL EN MEXICO
(1975-1994)

El impacto filoséfico de la obra de Dussel en México ha
constituido toda una nueva experiencia en el ambiente
académico mexicano nada facil de ser asimilada, no sélo por la
dificultad que ofrece su cabal comprension, sino también por el
reto que impone la originalidad de su proyecto. Un proyecto
polémico desde cualquier perspectiva filos6fica mexicana
imperante.

De acuerdo con el diagnostico de la situacion de la filosofia
en México publicado por Carlos Pereda en 1992' son tres los
vicios que hasta ahora han predominado en el ambiente
filosofico mexicano: "el fervor sucursalero", "el afan de
novedades" y "el entusiasmo nacionalista"’. Si analizamos mas
de cerca y con rigurosidad "cuasi- clinica" los "tres males" de la

filosofia mexicana bien identificados por Pereda, nos

59

59



percatamos de que en realidad se tratan, como todo vicio, de
meros efectos sintomaticos y no de la causa misma del malestar.
La devocion rendida a filosofos ilustres y la defensa a ultranza
de sus respectivas doctrinas asi como la fijacion por estar al
ultimo grito de la moda filoséfica son manifestaciones
dogmaticas de una misma carencia, a saber, de la falta de
autonomia reflexiva y la consecuente subordinacion de la propia
razon bajo alguna "autoridad filosofica" imperante. Aquellos que
no piensan por si mismos, o que temen intentarlo y, por
consiguiente, se aferran al pensamiento de alguna autoridad

ya desde siempre "reconocida", caen en el, asi denominado

por Pereda, "fervor sucursalero", mientras que, por otra parte,
aquellos que se pretenden partidarios criticos o escépticos frente
a alguna o a toda postura "filosofica tradicional" mas bien optan
por someterse a alguna autoridad actualmente "en boga". Esta
actitud "dependiente" no puede ser entendida al margen de la
historia de nuestra cultura y, en particular, al margen de las
reminiscencias fuertemente arraigadas de nuestra condicion
colonial. De ahi que la corriente historicista surja precisamente
como reaccion ante los efectos alienantes de toda filosofia
importada (sea tradicional o sea de ultima moda), y de la
conviccion de que la tnica manera de pensar "auténticamente"
por si mismos es pensar desde "lo propio" perdido en un pasado
inexplorado. La extrapolacion de dicha actitud historicista, esto
es, la obsesiva blisqueda de la originalidad filoso6fica en la
historia de las ideas de la cultura (sea mexicana o
latinoamericana) conlleva, sin embargo, al peligro de caer en

el tercero de los malestares de la filosofia en México enunciados
por Pereda, esto es, en el "entusiasmo nacionalista".

Precisamente a la luz de este clima de candente controversia

intelectual en torno a la autenticidad de la filosofia® quisiera

60

60



exponer de manera esquematica el impacto y desarrollo
filosoficos de la obra de Enrique Dussel en México. Mi hipdtesis
aqui por desarrollar consiste en que la obra de Dussel, con

todas sus posibles insuficiencias, no sélo evita caer en alguno

de los vicios mencionados por Pereda sino que méas bien actua
criticamente frente a todos ellos. La razon de ello es muy simple:
Dussel trabaja en un proyecto filos6fico propio gozando de plena
autonomia intelectual. Lo que no significa que se cierre a la
critica, sino mas bien todo lo contrario; porque cuenta con una
posicion propia se encuentra en plena disposicion de didlogo
critico, serio, desde la cual reconoce sus debilidades y trabaja
enérgicamente en ellas, pero también desde la cual logra poner
en profundo cuestionamiento otras posturas filoséficas. Para
fundamentar esta serie de aseveraciones en torno a la obra de
Dussel examinaré brevemente a continuacion algunos aspectos
de tres diversos momentos del ultimo periodo de su produccioén
filosofica que se inicia a partir de su exilio en México: la sintesis
de todo lo ganado hasta el momento de dejar Argentina y que

se cristaliza en su Filosofia de la Liberacion (1), su lectura
"apretada" de las cuatro redacciones de El Capital de Marx (1)
y su polémica con la Etica del Discurso de Karl- Otto Apel (III).

Dussel llega a México a mediados de la década de los
setenta, tras una larga y profunda experiencia en Europa, Medio
Oriente y América latina. "Experiencia" que no se restringe al
ambito estrictamente académico sino que ademas se distingue
por su decisivo compromiso ético y politico’. Su primer libro
escrito en México: Filosofia de la Liberacién’, presentado por
¢l mismo aqui como un "corto trabajo, sin bibliografia alguna" -

61

61



ya que los libros de su biblioteca "estaban lejos"- y con un
"caracter sentencioso, casi oracular", es en realidad un denso
tratado que sintetiza todo el desarrollo de su pensamiento hasta
el momento en que abandona Argentina y que, a manera de
"marco tedrico provisorio" perfila -con gran precision y dominio
critico de la jerga filosofica europea- el proyecto dusselino de

la filosofia de la liberacion latinoamericana. Un texto de dificil
acceso para el lector mexicano si se desconocen trabajos
anteriores tales como su "trilogia Antropoldgica"® (escrita entre
1962 y 1968), su Método para una filosofia de la liberacion’
(1970- 1972) y sus tres tomos de Para una Etica de la Liberacion
latinoamericana® (1970 -1974). El caracter "Latinoamericano”
de dicho proyecto lleva a Pereda, y no sin pocas razones, a
ubicarlo de manera inmediata dentro del ya clasico en México
bloque "latinoamericanista" . Existen, sin embargo, diferencias
fundamentales que distinguen el planteamiento filosofico de la
cuestion latinoamericana por parte de Dussel del proyecto de
una "historia de las ideas" o "filosofia de la historia" en América
latina, y que evitan que caiga en el vicio que Pereda atribuye
precisamente a esta corriente en México. Leopoldo Zea ha
centrado toda la problematica latinoamericana desde la
perspectiva de una "filosofia de la identidad"'® al pretender
"desenajenar" al latinoamericano de su realidad historica en el
sentido de la Aufhebung hegeliana'', esto es, buscando la
"reconciliacion" dialéctica de la "autoconciencia" originaria
desgarrada en la alienante dualidad sujeto-objeto'?. Se trata en
el fondo de un proceso de "autoconciencia", por cuya mediacion
el "ser latinoamericano" lograra saber de si como de su
condicion historica de dominacion'?, autoreflexion de su
historicidad que constituye en si misma el primer momento de
su "liberacion""*. Dussel, por su parte, no solo respeta y reconoce
la influencia de Zea en la formacion de su propio pensamiento

62

62



en los afios sesenta'’, sino ademas ha asimilado la exigencia

de la tradicién mexicana por rescatar, mediante un ejercicio
"histérico- hermenéutico de autoconciencia" -como ¢l mismo

ha llamado al proyecto de ZEA '°- la identidad perdida de la
cultura latinoamericana'’, esto es, la reconstruccion del
horizonte de comprension pre-filosodfico condicionado espa-

cio - temporalmente, que de hecho constituye el punto de partida
de la reflexion de Dussel en casi todas sus obras y es
precisamente el tema central de su ultimo libro "7492: el
encubrimiento del otro. Hacia el origen del mito de la
modernidad"'®. Pese a ello, Dussel ha desarrollado un proyecto
de la filosofia latinoamericana en México muy distinto al de Zea
al menos en dos sentidos: primeramente porque para Dussel

la relacion fundamental por tratar por parte de su filosofia

de la liberacion no es la relacion "sujeto-conciencia” sino
"sujeto-sujeto"”, y en segundo lugar, porque formula y desarrolla
sus propias categorias filosoficas siempre en didlogo abierto

con diversos paradigmas de la filosofia europea. Permitanme
explicar ambos aspectos de manera un tanto mas detallada.

Por una parte, la "liberacion" para Dussel no es un asunto
de mera autoconciencia historica, ya que la dominacién no es
tan solo un estado de "conciencia" ni es la "experiencia de
nuestra conciencia" la que "nos ata" en si al dominio, sino mas
bien una determinada relacion "cara-a-cara" o "practico-inter-
subjetiva" de dominacion. De ahi que la filosofia latinoamericana
de la liberacion consista para Dussel ante todo en el proyecto
de una ética; la Etica de la Liberacion. El caracter
latinoamericano de dicha ética, podria muy bien dar la impresion
de que esta en contra de la idea de una ética intercultural a
favor de una especie de relativismo”. Esta impresion es, sin
embargo, falsa. La Etica de la Liberacion critica los fundamentos

63

63



dialéctico-monologicos de la ética moderna precisamente
porque €stos, pese a sus pretensiones de validez universales,
continuan siendo eurocentristas. Por ello propone Dussell la
superacion del solipcismo de la ontologia hegeliana y
heideggeriana -y por lo tanto del eurocentrismo- a partir de un
paradigma analéctico-dialdgico de la ética®, Segtin Dussell
hay entre los entes que "aparecen en el mundo" (esto es,
"mundo" en el sentido hermeneutico’') "uno absolutamente sui
generis, distinto a todos los demas"*?; el rostro de una persona
que se revela como "otro cuando se recorta en nuestro sistema
de instrumento como algo exterior, como alguien, como una
libertad que interpela, que provoca, que aparece como el que
resiste la totalizacion instrumental">. El ambito de dicha
"revelacion" se llama la "exterioridad" y puede denominarse
también "trascendentalidad interior"** en relacién con el
horizonte del sistema hegemonico. El caracter latinoamericano
de la ética de la liberacion constituye aqui la "Otredad" de la
modernidad, cuya "Exterioridad" aun no es reconocida por la
Totalidad vigente. De ahi que pueda Dussell llegar a afirmar
que los fundamentos filos6ficos de la ética de la liberacion bien
podrian ser considerados anadlogamente tanto africanos como
asiaticos™.

Por otra parte, ain cuando una cierta relacion intersubjetiva

de dominio sea susceptible de ser "descubierta" en el ejercicio
reconstructivo de la propia identidad historica, de ninguna
resulta legitimamente "criticable" desde el punto de vista
estrictamente filos6fico y mucho menos "superable" no sin an-
tes haber ganado validez intersubjetiva la pretension universal
de su discurso, De esta manera el proyecto de Zea, visto desde
la perspectiva de Dussell, es un primer momento "necesario"
pero no "suficiente" del desarrollo del pensamiento

64

64



latinoamericano con vistas a una filosofia "en sentido restringido"
o "filosofia sin mas":

"La cuestion es triple: hay que pensar autoconcientemente
desde América latina (con autoconciencia del lugar en la historia
mundial), 2) Pensar filos6ficamente sobre nuestra realidad
(desde nuestra positividad, pero igualmente como dominados,
empobrecidos, etc.), y 3) pensar de una manera tal que

podamos entrar en la discusion con esa comunidad filosofica
hegemonica. Como excluidos debemos interpelarla para que
nuestro discurso filoséfico propio sea reconocido. El
reconocimiento de dicha comunidad hegemonica no es el origen
de nuestro filosofar (que arranca de nuestra realidad negada,

de nosotros mismos), pero dada la condicion colonial de nuestra
filosofia normalizada (o académica | ...]), es necesario pasar
por la autoafirmacion y el reconocimiento de una tal comunidad
hegemonica para establecer entre nosotros mismos las
condiciones para un dialogo filosofico creativo, respetuoso,
riguroso"26

La filosofia para Dussell es un constante debate siempre
"abierto al mundo", y es en plena discusion con "los otros" como
el filésofo latinoamericano adquiere realmente "conciencia", no
meramente de la "auténtica particularidad" de su discurso, sino
también "precision" y "rigor" conceptuales ante el "reto" que
significa poner a prueba la validez intersubjetiva del discurso
latinoamericano ante la comunidad filosofica internacional en
su sentido mas amplio ("es decir, pretendiendo abarcar tanto la
"hegemodnica" como la "excluida"). Un "reconocimiento" univer-
sal que nuestros propios centros académicos institucionalizados
exigen para tomar "con seriedad" el caracter filosofico del
discurso latinoamericano. Solamente concibiendo la obra de

65

65



Dussel como un continuo didlogo (facticamente) abierto "al otro"
es posible comprender la complejidad de su pensamiento. Mientras
que la propuesta filoséfica de Zea bien quedaria inserta dentro

del "paradigma de la autoconciencia"’ aunque por supuesto que
de caracter "latinoamericano", la critica fundamental de Dussel a
la ontologia occidental bien podria aplicarse al mismo proyecto
"cerrado", "en-si-mismado" de una ontologia latinoamericanista.
Dialogando "s6lo" con "nosotros mismos", logramos un primer
momento de "autoconciencia" monologica, "necesaria" pero aiun
sumamente abstracta. Para adquirir una identidad verdaderamente
"concreta" es preciso entrar en contacto con el "otro", ser
"reconocido" por aquél como auténticamente "otro", y éste, a su
vez, necesita aproximarse a nosotros para descubrir en nuestro
"reconocimiento" su verdadera "identidad". Lo mismo vale para el
"discurso filoséfico hegemoénico", discurso cuya validez universal
es tachada de "ingenua" y "eurocéntrica" por Dussel, precisamente
por ignorar la palabra del filosofo excluido de la comunidad
filosofica europeo - estadounidense. Solamente "interpelando" la
palabra del "otro" (del latinoamericano, del africano, del asiatico,
no-europeo, no-estadounidense) es como Dussel, por ejemplo,

ha sido capaz de revelar la "otra cara" del proceso de gestacion
histérica de la "identidad moderna" desde siempre ya "oculta por
el mito de la modernidad"*® ( y de la cual cae presa el mismo
Source of the Self de Charles Taylor, por no situarse desde el
principo en actitud dialdgica "abierta" y por el contrario, "en-si-
mismar-se" al interior de la comunidad filos6fica occidental).

II

El segundo momento del desarrollo intelectual del
pensamiento de Dussel en México lo constituyen sus cuatro

66

66



obras en torno a las cuatro redacciones de El Capital de Marx:

La Produccion Teorica de Marx (un comentario a los Grundrisse);
Hacia un Marx desconocido (un comentario a los Manuscritos

del 61-63); El Ultimo Marx (1863 -1882) y la Liberacion
Latinoamericana®; y Las Metdforas Teolégicas de Marx™. Si
bien el "marxismo" no ha sido en absoluto un fendmeno "ajeno"

al contexto intelectual y politico mexicano®', me gustaria

destacar aqui nuevamente algunos aspectos en torno a la
originalidad e importancia de la obra de Dussel al respecto.

En primer lugar, Dussell llegd a Marx y no partié de €l (en este

sentido jamas fue "marxista" de "formacion" y "devocion" propia
del "fervor sucursalero" lamentablemente tan arraigado en México),
con lo que he de demostrar la autonomia intelectual (en relacion
con el desarrollo y exigencias de su propio proyecto) de la que
goza su interpretacion sobre Marx. En segundo lugar, el caracter
de su lectura es fundamentalmente ético, desde un horizonte critico
antropologico a la ontologia hegeliana y heideggeriana, y no desde
una perspectiva teorética (sea econdmica, politica o sociologica).
Por ultimo, Dussel ha aportado en el conjunto de sus cuatro obras
de Marx en México, no Unicamente el mas completo comentario
de los manuscritos preparatorios de El Capital, sino ademas una
reconstruccion de los planes generales de la obra realizados por
Marx en el contexto de su desarrollo tedrico, con lo cual logra una
exposicion realmente sistemadtica (no fragmentaria) de las cuatro
redacciones de E/ Capital y "abierta" de manera critica a futuros
desarrollos tedricos (que de ninguna manera se limitan a la mera
"aplicacion empirica" de una "teoria acabada"). Permitanme
explicar brevemente cada una de estas tres afirmaciones.

Tal grado de autonomia goza la postura filos6fica de Dussel
con respecto a Marx, que podemos distinguir claramente dos

67

67



diversas fases de su Filosofia de la Liberacion: una primera
fase "premarxista" (y hasta cierto punto anti-marxista} y una
segunda "marxista". La primera de ellas corresponde con su
Meétodo para una Filosofia de la Liberacion, obra escrita entre
1970 y 1973, en la que Dussel critica a Marx el no haber
logrado trascender, por una parte, la categoria de "totalidad"
hegeliana, y por ende el eurocentrismo:

"La superacion de la totalidad burguesa tiene en su

interioridad, como uno de sus momentos negados en absoluto,
al proletariado. Es decir, la potencialidad interna al todo del
sistema burgués es ya el futuro de la historia. Dicho futuro
dialéctico, despliegue de lo mismo y desde lo mismo es aparente
novedad: al fin sera un momento aparecido desde Europa
capitalista y como superacion del capitalismo"33

Por otra parte, le atribuia también -curiosamente de manera
analoga a la critica actual de Habermas al "paradigma
productivista" de Marx>*- el partir desde el "trabajo, como el

y1.e . , . ., , . 35
ultimo horizonte ontoldgico de comprension de lo economico"”":

"Asi como Freud privilegia la sexualidad (e interpreta desde

ella hasta la historia mundial econémica), o Rousseau la
educabilidad (y propone como frutos de la educacion la cultura},
Marx privilegia en cambio la economicidad (la relacion hombre-
naturaleza por el trabajo}. (...) Cabria indicar (...) que el factor
libertad queda no adecuadamente expresado por faltarle a la
dialéctica marxista la categoria de alteridad (y con ello se
transformaria en una analéctica)"36.

Cuadl seria la sorpresa de Dussel cuando en diciembre de 1983
en Oaxtepec, ¢l mismo corroboraba justamente esa categoria de

68

68



alteridad (tan necesaria para transformar la "dialéctica marxista"
en una "analéctica") en los Grundrisse de Marx:

"Algunos colegas me aconsejaban simplificar la Filosofia de
la Liberacion y hacerla mas comprensible. Otros colegas hasta
han ironizado la cuestion de la exterioridad, el otro como nada
de sentido, el mas-alla metafisico del ser, etc., tesis
fundamentales de nuestro pensamiento. Ante el texto [de los
Grundrisse de Marx] que copiamos, esperamos, pueda surgir
una nueva generacion filoséfica que tome con respeto
cuestiones de fondo, profundas. Marx las autoriza™ .

A partir de este momento, Dussel reafirmo la Filosofia de la
Liberacion en su lectura de Marx, reincorporando la tesis
marxista a manera de desarrollo de su propio pensamiento’".

Pasemos ahora al segundo punto. El descubrimiento de la
categoria de alteridad en Marx, esto es, dicho en estricta jerga
dusselino-marxista, de la "exterioridad" del "trabajo vivo"-cate-
goria antropoldgica (la "persona" del trabajador) no fundada por
el "Ser del capital"- lleva a Dussel a interpretar £/ Capital ante
todo como una Efica™. A diferencia de la concepcion marxista
de la moral predominante en México, segun la cual ésta forma
parte de la superestructura ideologica de la sociedad*’, Dussel
concibe la moral como un elemento en si mismo infraestructural:

"(...) 1o 'ético' (o 'moral') no se produce primeramente en el
nivel de la llamada 'superestructura’, sino también en el nivel
de la base misma, ya que es la 'relacion' y el 'tipo' de relacion
(comunitaria, de dominacidn, etc.) que se establece entre per-
sonas lo que constituye la 'relacion social' misma como base
de la relacion de producci(')n"41

69

69



En otras palabras, la condicion de posibilidad ética del capi-
tal gracias a la cual le es posible "valorizarse" y que, en el fondo,
constituye su "esencia" misma, es una relacion ética de
dominacion del capitalista sobre el trabajador. Vista desde esta
perspectiva, la Critica a la Economia Politica es una critica ética
y no una mera "descripcion" teorético-empirica del
funcionamiento del sistema capitalista. Por ello -a diferencia
de Sanchez Vazquez quien reduce "la moral” a un "codigo de
normas que forman parte de la superestructura ideoldgica" y a
la ética a una "teoria o ciencia de lo moral", dejando con ello a
la moral "atrapada" en su condicionamiento ideologico**- Dussel
distingue entre el horizonte ético critico de Marx™® y la moral
vigente por criticar:

"Definimos como 'moral’ las practicas concretas (practicas
empiricas), las relaciones entre los agentes en la produccion,
las normas, la ideologia legitimante y hasta la ciencia y la
filosofia que se encuentre dentro del 'horizonte' de un mundo
dado, historico, bajo el dominio de un grupo, clase, etc. Es la
totalidad de 'practicas' vigentes (...) Entendemos por 'ética’ la
critica trascendental de las 'morales’ (o de la 'moral’), desde el
punto de vista (o desde el criterio absoluto de un determinado
juicio') de la dignidad absoluta, trascendental, 'metafisica’, de
la subjetividad del trabajador, de su corporalidad, como per-
sona con libertad, con conciencia y espiritu -como expresa-
mente ensefla Marx-, ante festum (como a priori €tico absoluto
o0 posicion trascendental) de toda institucionalidad, subsuncion
o determinacion concreta en un tipo -sea el que fuere- de
relacion de produccion historicamente situada"**.

(Qué entiende Dussell aqui como la "dignidad absoluta,
trascendental, metafisica, de la subjetividad del trabajador, de

70

70



su corporalidad, como persona con libertad"? Desde una
perspectiva critica a la ontologia dialéctica y fenomenologica,
el ser humano no constituye para Dussel meramente un
"Dasein", esto es, un "Seiende" capaz de interpretar el mundo
(o "abrirlo" [en el sentido de la Erschlossenheif]) desde un
horizonte de precompresion especifico. Con ello caeria
nuevamente en un "culturalismo"*’. A raiz de su reconstruccion
critico-comparativa entre el humanismo semita y el humanismo
helénico en torno al dualismo antropolégico (cuerpo-alma) de
la cristiandad desarrollado precisamente en su 7rilogia
Antropologica, Dussell concibe la persona humana como
"totalidad viviente", "carnal": "Si el hombre es esencialmente el
alma, o el cogito, como lo propone el dualismo, el cuerpo es
desvalorizado, el cuerpo no puede ser el punto de insercion en
el mundo y de comunicacion con el otro. El no al cuerpo, a la
carnalidad humana, es igualmente no-al-Otro como clara-
mente puede verse en el idealismo. El idealismo {que comienza
por la subjetivacion cartesiana y culmina con Hegel, que
también descarta al cuerpo con 'la conciencia' al comienzo

de la Fenomenologia del Espiritu) es absolutizacion de un
mundo descarnado, es absolutizaciéon de mi mundo como Razén
que todo lo comprende, abarca, explica, constituye. La Razon
como el horizonte dentro del cual se dan los entes {'lo pensado')
llega Hegel a su mas prototipica culminacion: 'Tdéntico es el
pensar que el ser'{...) Por otra parte debemos igualmente

dejar a Heidegger en el camino, porque su ontologia y su mundo
es solipcista; y desde el solipcismo ontoldgico jamas se podra
responder una persona a otra, jamas se podra resolver la
cuestion del cuerpo del Otro como otro. Sin exterioridad
metafisica Heidegger no lograra jamas superar la raiz del
dualismo, porque es la ontologia la que en definitiva funda el

dualismo"*®.

71

71



En este sentido, la persona -entendida como "totalidad
viviente"- del "otro" es "metafisica", en el sentido de que trasciende
la razén totalizante de la "apertura [Erschlossenhief]" de "mi" (sujeto
singular) o "nuestro" mundo (como clase social, cultura, pueblo,
nacion, etc.). Esta afinidad que Dussel ha descubierto entre su
postura ética filosofica -reconstruida a partir de los presupuestos
antropoldgicos (aun "pre-filosoficos") del pensamiento semita- y
la de Marx, guarda ain mdas "misteriosas" relaciones, a saber, de
manera velada por un discurso metaforico-teoldgico del que da
cuenta por vez primera de manera sistematica -esto es, se trata
de un discurso totalmente coherente en si mismo y en
estrecha relacion con el discurso tedrico de los manuscritos de
El Capital ¥'- ha sido precisamente objeto de su tltima obra:

Las Metaforas Teologicas de Marx.

En relacion con el ultimo punto por tratar, quisiera tan solo traer

a colacion la conclusion a la que llega Dussel, tras la reconstruccion
de los planes de la obra de Marx a lo largo de su lectura de las
cuatro redacciones de E/ Capital: "en vida Marx publicé menos de
la septuagésima parte de su proyecto" con lo cual:

"Su teoria quedd absolutamente 'abierta' a posibles
continuaciones de su discurso. Nada mas lejos de la mente de
Marx que una teoria cerrada, dogmatica, acabada, que hubiera
de aplicarse rigidamente. Fue un pensamiento historico, y hay
que historificarlo en América Latina para que responda a la

. . . . w48
realidad original de nuestro continente. Esta es nuestra tarea

III

Para finalizar este breve recorrido a 1o largo de algunos
aspectos de la obra de Dussel en México, veamos por ultimo

72

72



algunas problematicas entabladas en uno de sus debates
internacionales mas recientes y significativos. Se trata aqui de
la confrontacion con la Etica del Discurso de Karl- Otto Apel,
iniciada en noviembre de 1989 y que permanece todavia
inconclusa hasta la fecha. Antes de centrarme en los puntos de
divergencia de dicha disputa, me gustaria exponer también
algunos puntos en comun que no sélo hacen posible el debate
entre ambas propuestas éticas sino también sumamente
necesario.

La critica de la Filosofia de la Liberacion al "cientificismo
ideologico™ coincide plenamente con el planteamiento del
"dilema de la actualidad" formulado por Apel entre la urgente
"necesidad" y la "aparente imposibilidad" de una fundamentacion
racional de la ética en la era de la civilizacion técnico-cientifica®,
aun cuando en realidad sus razones histdricas sean sumamente
distintas. La gran influencia en Latinoamérica del caracter
teleoldgico de la filosofia positivista de la historia (y variantes
posteriores’"), ha exigido siempre que las naciones
"subdesarrolladas" consideren a la "civilizacion técnico-
cientifica" como "modelo" de la ltima fase de "desarrollo" de la
humanidad en general. De acuerdo con esta concepcion
positivista del "progreso", la. ética no puede jugar ningtin papel
serio en el desarrollo de la sociedad. De ahi que se presente el
siguiente dilema maquiavélico; por una parte, "todo" es
permisible en nombre del "progreso", aun cuando la coaccion y
la violencia para ello sean necesarias; mientras que, por otra
parte, cuando mas necesario es poner en cuestionamiento la
legitimidad de semejante "modernizacidon", mas incapaz resulta
la ética desde el punto de vista "racional" para refutar la
justificacion "cientifica" neutralmente valorativa de los
imperativos tecnocraticos (en este sentido la "ciencia y técnica

73

73



como ideologia" de Habermas jugaria un papel "mas alla" de la
sociedad industrial, que de ninguna manera se limitaria a la
legitimacion del capitalismo tardio™?). De esta manera existen
importantes puntos de convergencia entre Dussel y la critica al
"cientificismo" moderno formulada por Apel como critica al
monopolio de la razon instrumental. Sin embargo, también
existen fuertes divergencias entre el programa ético-racional

(el desarrollo de la razon dialogica como Etica del Discurso™) 'y
la Etica de la Liberacion.

A partir del "giro pragmatico" de la filosofia del lenguaje,
Apel ha transformado la "filosofia trascendental" de Kant en el
sentido de la interrogante por las condiciones pragmatico-
trascendentales de posibilidad y validez de toda conformacion
de consenso discursivo, es decir, se trata aqui de la pregunta
por los -asi denominados por Apel- presupuestos irreversibles
[unhintergehbare] (so pena de cometer la contradiccion
pragmatica o performativa) y, de esta manera, "fundamentos
ultimos" de la argumentacién54, que constituyen los "principios
de la racionalidad discursiva (...) tanto de la teorética como
también de la razon practica". A estos ultimos pertenecen
precisamente las cuatro pretensiones de validez universales
de toda argumentacion; la pretension de sentido, de verdad, de
veracidad y de rectitud de los actos de habla comunicativos, en
el sentido de “normas ya desde siempre implicitamente
reconocidas, de una comunidad de comunicacion ideal” . Esto
significa que todo aquel que argumenta seriamente, ya ha
reconocido implicitamente estas normas asi como el caracter de
una anticipacion contrafactica del ideal de la conformacion del
consenso. Con ello logra Apel proponer la fundamentacion ultima
del principio de una ética discursiva deontoldgica y universal que
pres-cribe el principio procedimental de la fundamentacion con-

74

74



sensual-comunicativa de normas en discursos practicos™’. El

énfasis en el caracter "fundamental-ultimo" de los presupuestos

de la racionalidad discursiva filosofica -tanto de la razon teodrica
como practica- significa que no se trata aqui de los presupuestos

de trasfondo historico-contingentes del entendimiento cotidiano
sino de los "presupuestos universales irreversibles del
entendimiento", "que como fundamento de la duda y como
fundamento del limite de toda duda (...) trascienden los recursos

de trasfondo relativisables de las formas de vida histdrico-con-
tingentes y en esta medida son trascendentales"”’. Al caracter
"irreversible"® de estos presupuestos de la argumentacion lo deno-
mina Apel el "principio de autoalcance [ Selsbtseinholungsprinzip]"
y, a su juicio, bien podria fundamentar normativamente a la "Teoria
Critica", la cual requiere, a su vez, de una fundamentacion libre

de metafisica. Este "principio de autoalcance" tendria la funcion

de autorizar "a priori al representante de la ciencia reconstructiva"
a llevar a cabo "un proceso de racionalizacion del mundo de la

vida y, asi, critico-normativamente reconstruirlo®. Con ello, enfatiza
Apel, dicha reconstruccioén no podria ser mas criticada de
"eurocéntrica"®. Este ambito abstractivo-ideal, propio de la
fundamentacion pragmatico-trascendental, Apel lo sitia Como
parte A de su Etica del discurso y es complementado, a su vez,

por una parte B dedicada a la formulacion concreta de normas
destinadas a casos empiricos.

Al respecto Dussel objeta a Apel el no haber tomado en serio
al otro como "otro" y haberlo incorporado de manera inmediata
dentro del "nosotros" al interior de la comunidad ideal de
comunicacion®'. En la comunidad "real" de comunicacion, mas
de tres cuartas partes del mundo se encuentran facticamente
"fuera" de ella. Sin embargo, resulta obvio que, al menos desde
el punto de vista ideal-regulativo (o contrafactico) ningun ser

75

75



humano, en tanto que "ente de razén", puede estar "fuera". Pero
también es obvio que a eso no se refiere Dussel. Su objecion
reside mas bien en haber fragmentado la persona humana de
manera "dualista", esto es, de poner especial énfasis en el

ambito "discursivo-racional" y dejar de lado el ambito
"econdmico-corporal", el &mbito de la necesidad, de la condicion
de posibilidad de la vida humana y, con ello, de la racionalidad
misma. Cuando se sabe que, de hecho, un nifio de Somalia

jamas lograra cumplir con ninguna de las pretensiones de

validez del discurso y, por, ende, se encuentra ya desde siempre
"fuera" de toda comunidad de comunicacion "ideal" por el simple
hecho de que su cerebro, condicion organica de posibilidad de
toda razon, se encuentra atrofiado por desnutricion, ;/no es

acaso también un "otro" cuyo "rostro" exige justicia?

Luis Manuel Sanchez Martinez

Universidad Nacional Autéonoma de México.

Johann Wolfgang Goethe-Universitét (Frankfurt am Main).
Julio de 1993.

76

76



NOTAS

1

9
10

Carlos Pereda. "Die mexikanische Philosophie des 20. Jahrhunderts: ein Uberblick",
en: D. Briesemeister y K. Zimmermann (rec.), México heute, Politik, Wirtschaft.
Kultur, Frankfurt am Main (1992), Vervuert Verlag, pp. 475-497.

Ibid. , p. 492 y ss.

Discusién que de ninguna manera terminé "disolviéndose" en la década de los
ochenta como esperaba Luis Villoro (en su ensayo "Perspectivas de la Filosofia en
México para 1980", en: El Perfil de México en 1980, México, Siglo XXI, 1972. p.
607 y ss.) sino que, por el contrario, mas bien ha tendido a desarrollarse de manera
vertiginosa en los ltimos afios (véase al respecto: "La critica ante la obra de
Leopoldo Zea" de José Luis Gémez Martinez, en: Anthropos No. 89/Octubre de
1988 (Barcelona), pp.36-47; y "The Possibility of an Indigenous Philosophy: A
Latin American Perspective" de Vicente Medina, en: American philosophical
Quaterly, v. 29/N.4 (Octubre 1992), pp.373-380.

Al respecto 1éase la conferencia "La funcion practico-politica de la filosofia" dictada
por Dussel un dia después del atentado de extrema derecha de que fue victima la
noche del 2 de octubre de 1973. en: Introduccion a la filosofia de la liberacion
latinoamericana, Extemporaneos, México (1977), pp.139-149; Historia de la
Filosofia Latinoamericana y filosofia de la Liberacion, Nueva América, Bogota,
1994, cap. 3.

Enrique Dussel. Filosofia de la Liberacion. Edicol. México (1977); Contraste,
Meéxico (1989); Usta, Bogota (1980); Sao Paolo (1982); Orbis Books. New York
(1985. 2a. ed. 1990); Argument. Hamburg (1989); Queriniana, Brescia (1992).

Me refiero aqui explicitamente al proyecto unitario que conforman las tres obras
siguientes: El Humanismo Helénico. Eudeba, Buenos Aires (1975); El
Humanismo Semita, Eudeba. Buenos Aires (1969); y El Dualismo en la
Antropologia de la Cristiandad, Ed. Guadalupe. Buenos Aires (1974).

Método para una filosofia de la liberacion, Ediciones Sigueme. Salamanca. 2a.

ed. (1972); Universidad de Guadalajara, México (3a. ed.. 1991).

Para una ética de la liberacion latinoamericana, Siglo XXI Editores. Buenos
Aires (1973); posteriormente titulada Filosofia ética de la liberacion, Edicol.
México (2a. ed. 1977, 3a. ed. 1987).

Carlos Pereda. op. cit. (1992). p. 484.

Léase a manera de ejemplo la siguiente afirmacion: "La identidad como forma de
identificarse en un contexto en el que se es visto como extrafio; contexto que quisiera
apropiarse. Este ha sido el problema central de la América ibera, como lo ha sido

77

71



11

de pueblos que se saben marginados en la misma Europa". En: Leopoldo Zea,

Filosofia de la historia americana, Fondo de Cultura Econémica, México, la. r.
(1987), p.270.

En este sentido Zea cita las siguientes palabras de Gaos en su autobiografia
intelectual: “; Existe o es posible una filosofia americana? [se pregunta Zea] (...)
Usted ha podido -le dice [Gaos]- encuadrar el material de su investigacion, porque
lo ve desde la altura de una nueva filosofia de la historia de Hispanoamérica. En
ella se hace patente la necesidad de en vez de deshacerse del pasado, practicar con
él una Aufhebung cuyo nombre es fa primera palabra deltexto de fa introduccion;
y en vez de rehacerse segun un presente extraro, rehacerse segun el pasado y el
presente mas propios con vistas al mas propio futuro.” En: Leopoldo Zea,

" Autopercepcion intelectual de un proceso historico", Antrophos No.89, Barcelona
(octubre 1988), p.16.

'2 "La filosofia de la historia europea u occidental se caracteriza por la hegeliana, de

la cual nos habla Gaos. Esto es, una filosofia dialéctica, que hace del pasado
instrumento del presente y del futuro, mediante un esfuerzo de absorcion, o
asimilacion (...) En este sentido nuestra filosofia de la historia es su antipoda,
empefiada como lo ha estado en cerrar los ojos a la propia realidad, incluyendo su
pasado, pretendiendo ignorarla por considerarla impropia y ajena. El sujeto
abstrayéndose de una realidad que no quiere aceptar como propia, y el objeto, la
propia realidad, como si fuera algo ajeno al sujeto que en ella esta inserto". En:
Leopoldo Zea, Discurso desde la marginacion y la barbarie, Anthropos, Barcelona
(1988), p.20.

1 , . . . . . .
3 A través de este acto de autoconciencia (o "Historia de las ideas") ha reconstruido el

14

78

filésofo de la historia el desarrollo de la conciencia de su identidad historica; la
Conquista, la Colonia (el mestizaje y el sincretismo cultural), la Independencia, la
Anarquia, la Dictadura, la Revolucién, la Dependencia, etc., son todos momentos
historicos de un ser latinoamericano que siempre ha luchado por su liberacion. Lo
que identificaria, pues, en este sentido, al "ser latinoamericano "no seria solamente la
conciencia de su colonizacion, sino mas bien la conciencia de su historica lucha por
la liberacion. En otras palabras, la identidad del latinoamericano seria determinada
-justamente como afirman los comunitaristas norteamericanos hoy en dia- por su
concepcion del bien "liberacion de toda dominacidon" como Telos).

Tal y como lo destaca Vasquez Sanchez: "Lo que califica de latinoamericana a la filosofia
estaria mas bien en los problemas que vive el hombre latinoamericano y que afloran en su
historia (...) lo que muestra la historia es la historia de una enajenacion, enajenacion que no
esta, por tanto, en la esencia del hombre latinoamericano, sino que le ha sido impuesta

78



15

16

20
21
22
23
24
25

79

desde fuera por el mundo occidental. De ahi la necesidad de una liberacion que pasa por la
conciencia de ella, y de la posibilidad de superarla", en "Reflexiones sobre la Obra de
Leopoldo Zea", Antrophos No.89, Barcelona (octubre 1988), p. 34-35.

En particular la obra de Zea, América como conciencia, Cuadernos Americanos,
México (1953).

"La filosofia de la historia latinoamericana" de Zea, en mi interpretacion es una
hermenéutica que hace explicita una actitud presupuesta en la comprension del
mundo (el Verstehen en el sentido heideggeriano) desde donde puede partir el trabajo
de la misma filosofia en sentido restringido (para no enjuiciar si lo es en sentido
estricto). Se encuentra en la pre-comprension propiamente fundamental de la
Weltanschauung historico-cotidiana (en el sentido diltheiano) que ya se da desde
siempre al comenzar el acto del filosofar. El filésofo imitativo eurocéntrico
(pretendidamente universalista) en América latina, ya esta fuera de América latina
cuando comienza a filosofar", en: Enrique Dussel, "El proyecto de una filosofia de
la historia latinoamericana de Leopoldo Zea", ponencia dictada en honor a los
ochenta afios de Leopoldo Zea, Facultad de filosofia y letras (UNAM), México,
(30 de junio de 1992), p.12.

Véase al respecto de Enrique Dussel: E/ Episcopado hispanoamericano,
institucion misionera en defensa del Indio (1504-1620), CIDOC, Cuernavaca
1969-1971; "Iberoamérica en la historia universal", en Revista de Occidente, 25
(1965), pp. 85-95; asi como los dos articulos dedicados a la "autoconciencia" de
la historia latinoamericana publicados en Esprit (Paris) en julio de 1965.

Enrique Dussel, 1492: el encubrimiento del otro. Hacia el origen del Mito de la
Modernidad, editado en cuatro idiomas: Nueva Utopia, Madrid (1992); Antropos,
Bogota (1992), Editions Ouvrieres, Paris (1992); La Piccola Editrice, Bescia (1993);
Patmos Verlag, Diisseldorf (1993).

Este es justamente el caso de Vicente Medina, quien se equivoca al suponer que la
disputa entre la filosofia analitica en México y la filosofia latinoamericana, puede
reducirse a la clasica controversia entre "universalismo" e "historicismo". Vicente
Medina, "The possibility of an indigenous philosophy: a latinamerican perspec-
tive", op, cit, (1992), p.373 y ss.

Véase: Enrique Dussel, Filosofia ética de la liberacion, op. cit., T. I; cap. 3.

Véase: Enrique Dussel, Filosofia de la liberacion, op. cit., §.2.2.2.1,y § 2.2.3.2.

Ibid., § 2.4.2.1.

Ibid., § 2.4.2.2.

Ibid.,§2.4.1.2.

Véase: Enrique Dussel, Filosofia ética de la liberacion, op. cit., T.2, § 36.

79



26

27

28

29
30
31

32

33
34

35

36

37
38

39

40

41

Enrique Dussel "El Proyecto de una filosofia de la historia latinoamericana de
Leopoldo Zea", op. cit., p.15-16.

Véase: Habermas Jiirgen, Theorie des kommunikativen Handelns, Surhrkamp,
Frankfurt a. M. (1981, la.re.1988), p.518-534.

Quinta de las lecciones dictadas por Dussel en la Universidad J.W. Goethe de Frank-
furt (del 21 de octubre al 16 de Diciembre de 1992) a propdsito del quinto centenario
del descubrimiento de América, en el ciclo de conferencias tituladas "1492 ;el
descubrimiento de América o el encubrimiento del otro? (1492- Die Entdeckung
Amerikas oder die Verdeckung des Anderen?)". Véase: Enrique Dussel, /1492: el
encubrimiento del otro. Hacia el origen del Mito de la Modernidad, op. cit.,
capitulo 5.

Siglo XXI Editores, México (1985, 1988 y 1990 respectivamente).

Editorial EI Verbo Divino, Estella, Espaiia (1993).

Véase al respecto: Andrés Barreda, "Entwicklung der Diskussion und Erforschung
der Werke von Marx und Engels in Mexiko wéhrend der letzten drei Jahrzehnte",
trad. al aleman de Begofia Gutiérrez, Marxistische Studien, IMSF (Jahrbuch 12,
1987), p. 270-282, y; Carlos Pereda , op. cit. (1992), p. 485-486.

Enrique Dussel, Método para una Filosofia de la Liberacion, Universidad de
Guadalajara, México, 3a. ed. (1991).

1bid., p. 144.

Jirgen Habennas, Der philosophische Diskurs der Moderne, Suhrkamp,

Frankfurt (1985 ), p. 95y s s.

Enrique Dussel, Método para una Filosofia de la Liberacion, op. cit., p. 143.

Ibid., p. 140.

Enrique Dussel, La Produccion Teorica de Marx, op. cit., p. 138.

Véase al respecto: "La exterioridad en el pensamiento de Marx", en: Enrique Dussel,
Hacia un Marx Desconocido (un comentario de los manuscritos del 61-63), op. cit.,
p. 365-372; asi como el capitulo 9 titulado: "Marx contra Hegel: El nucleo racional y
la Matriz generativa", en: Enrique Dussel, El Ultimo Marx (1863- 1882) y la

Liberacion Latinoamericana, op. cit., p. 334 y ss.

Véase al respecto: Enrique Dussel, EI Ultimo Marx (1863 -1882) y la Liberacion
Latinoamericana, op. cit., p. 429 y ss.

Concepcion presupuesta incluso por Sanchez Vasquez (critico del Althusserianismo
cientificista en México) en su distincion entre moral y ética (como teoria de la
moral). Véase : Adolfo Sanchez Vasquez , "Mi obra filosofica", Anthropos , Madrid,
No.521, 1985, p. 9.

Enrique Dussel, El Ultimo Marx (1863 -1882) y la Liberacion Latinoamericana,

op. cit., p. 430.

80

80



42

43
44
45
46

47

48

49
50

51

52

53

54
55
56

81

De ahi la siguiente expresion de Sanchez Vasquez: "No hay una moral cientifica,
pero si hay -- o puede haber -- un conocimiento cientifico de la moral". Véase:
Adolfo Sanchez Vasquez, "Mi obra filosofica", op. cit., p. 9.

Véase también el capitulo catorce de Hacia un Marx Desconocido ( un comentario
de los manuscritos del 61-63) , op. cit ., p. 285 y ss.

Enrique Dussel, £ Ultimo Marx (1863 -1882} y la Liberacion Latinoamericana,
op. cit., p. 432.

Véase al respecto: "Mas alla del culturalismo", en: Enrique Dussel, Historia de la
Iglesia en América latina, Sigueme, Salamanca (1983) , pp. 34- 36.

En: Enrique Dussel, £/ Dualismo en la Antropologia de la Cristiandad, op. cit.,

p- 286-287.

Relacion que también me he encargado de corroborar personalmente. Véase al
respecto: Luis Sanchez, "El Fetichismo en los Grundrisse", Relaciones No.5 (1992),
UAM-Xochimilco, p.1-17.

Enrique Dussel, £ Ultimo Marx (1863-1882} y La Liberacién Latinoamericana,
op. cit., p.26.

Véase: Enrique Dussel, Filosofia de la Liberacion, op. cit., § 5.6 y § 5.7.

Véase: Karl- Otto Apel, "Das Apriori der Kommunikationsgemeinschaft

und die Grundlagen der Ethik", en: Transformation der Philosophie, T. 1,
Suhrkamp, Frankfurt am Main (1973), p. 328 y ss. También véase al respecto:
"Die Konflikte unserer Zeit und das Erfordenis einer ethisch- politischen
Grundorientierung", en: Karl- Otto Apel, Diskurs und Verantwortung,

Suhrkamp, Frankfurt a. M. (1990), p. 16 y ss.

Al respecto es notable la gran influencia "cientificista" de la Filosofia Analitica en
la filosofia mexicana contemporanea. Véase al respecto: José Luis Goémez Martinez,
"La critica ante la obra de Leopoldo Zea", op. cit. p. 42- 43.

Jirgen Habermas, Technik und Wissenschaft als "ldeologie", Suhrkamp, Frank-
furt am Main (1969 ), p. 52 y p. 72.

Véase: Karl- Otto Apel , "Die Herausforderung der totalen Vemunftkritik und das
Programm einer philosophischen Theorie der Rationalitétstypen", en: Annemarie
Gethmann -Siefert (Hrsg.), Philosophie und Poesie, Frornmann -holzboog, Bad
Cannstatt ( 1988 ), p. 43.

Ibid., p. 22.

Ibid., p. 29.

Véase: Karl- Otto Apel, "Der poskantische Universalismus in der Ethik im Lichte
seiner aktuellen MiBverstidndnisse", en: Karl -Otto Apel, Diskurs und
Verantworung, Suhrkamp, Frankfurt a. M. (1990), p. 175.

81



57

58
59
60
61

82

Karl -Otto Apel , Normative Begriindung der 'Kritischen Theorie' durch Rekurs

auf lebensweltliche Sittlichkeit? Ein transzendental -pragmatisch orientierter
Versuch , mit Habermas gegen Habermas zu denken”, in: Alex Honneth et al (rec.),
Zwischenbetrachtungen: im Prozef der Aufkldrung, Suhrkamp, Frankfurt am Main
(1989),p.17-18.

Ibid. p. 53.

Ibid. p. 53.

Ibid. p. 54.

Véase al respecto: Enrique Dussel, “Die “Lebensgemeinschaft” und die
“Interpellation des Armen”. Die Praxis der Befreiung”, en: Ratl Fomet- Betancourt
(Rec.), Ethik und Befreiung, Augustinus, Aachen (1990), p. 69- 96. Karl

Otto -Apel, "Die Diskursethik vor der Herausforderung der "Philosophie der
Befreiung... Versuch einer Antwort an Enrique Dussel., p. 16- 64, y: Enrique Dussel,
"Die Vernunft des Anderen , die 'Interpelation als Sprachakt', p. 96-121, en:

Raul Fomet -Betancourt (Hr.), Diskursethik oder Befreiungsethik? , Augustinus -
Buchandlung, Aachen (1992). Véase también: Enrique Dussel, “Re-lektiire Marx
aus der Perspektive der latinoamerikanischen Philosophie der Befreiung”,
Frankfurt am Main, Diciembre, 1992 (por publicar).

82



Enrique Dussel

INTRODUCCION A LA

FILOSOFIA DE LA LIBERACION

I. LA TOTALIDAD VIGENTE

II. LA ALTERIDAD O LA EXTERIORIDAD DEL SISTEMA

II1. LA ETICIDAD DE LA EXISTENCIA Y LA MORALIDAD DE LA
PRAXIS LATINOAMERICANA.

IV. LA EROTICA Y LA PEDAGOGICA DE LA LIBERACION
V. LA POLITICA Y LA ARQUEOLOGICA DE LA LIBERACION
VI. EL METODO DE PENSAR LATINOAMERICANO;

LA ANALECTICA COMO "RUPTURA TEORICA"

84

84



LA TOTALIDAD VIGENTE

El "discurso" (entiéndase "dis-curso" en el sentido del "curso
que atraviesa") que les propongo no va a partir de la filosofia para
interpretar la cotidianidad, sino que va a partir de la cotidianidad
en direccion a la filosofia, porque va a ser una introduccion al
pensar metddico radical.

Querria leerles en primer término un texto casi enigmatico;
conviene que ustedes lo escuchen tal como suena. Quiza hacia el
fin de las seis conferencias podamos interpretarlo mejor. Fue escrito
en 1542 y editado en 1552. Lo he explicado ya en otras ocasiones:
"Dos maneras generales y principales han tenido los que all4 han
pasado en extirpar y raer de la haz de la tierra aquellas miserandas
naciones. Las unas por injustas, crueles, sangrientas y tirdnicas
guerras. La otra, después que han muerto todos los que podian

85

85



anhelar o suspirar o pensar en libertad o en salir de los tormentos
que padecen, como son los sefiores naturales y los hombres varones
(que comunmente no dejan en las guerras a vida sino los mozos y
las mujeres) oprimiéndoles con la mas dura, horrible y aspera
servidumbre en que jamas hombres ni bestias pudieron ser puestos.
La causa porque han muerto y destruido tantas, tales y tan infinito
numero de dnimas ha sido solamente por tener por fin tltimo el
oro y el henchirse de riquezas en muy breves dias, por la insaciable
codicia y ambicion que han tenido, a las cuales no han tenido mas
respeto ni de ellas han hecho mas cuenta ni estima, no digo que

de bestias, pero como y menos que del estiércol de las plazas".

Es asi como habla Bartolomé de las Casas de la conquista de
América en la Destruccion de las Indias, y aquellos a quienes se
refiere son los indios. Pero para poder plantear el problema vamos
a tener que destruir demasiadas categorias que impiden pensar.

Por eso, mis dos primeras conferencias de hoy son mas destructivas
que constructivas y pareceria, quizd, que de latinoamericanas no
tienen nada. Sin embargo, ustedes van a ver como la cuestion tiene
sentido en el transcurso de las seis exposiciones. Todo se entiende
al final.

LA COTIDIANIDAD MUNDANA

La cotidianidad vigente significa el mundo de la vida cotidiana;
ese mundo concreto, ahora y aqui en Viedma, un dia de 1972. Ese
es el punto de partida del pensar filoso6fico, y si el pensar filosofico
partiera de cualquier otro punto, ya partiria desde el aire y
comenzaria perdiendo pie. La cuestion es justamente el saber partir
de la cotidianidad.

86

86



El hombre, cada uno de nosotros, es un ser en su mundo. Es
decir, vivimos en un mundo; el mundo de una ciudad (Viedma), el
mundo de nuestro barrio, o el mundo de una clase social. Es decir,
estamos dentro de un cierto horizonte, asi como el gaucho' en la
pampa, montado en su caballo, divisa la linea que llamamos
horizonte. Horizonte viene del griego horizo que significa
"delimitar". Desde el horizonte se avanza el arbol, el rancho o lo
que fuere. Si no tuviésemos horizonte nada se nos avanzaria y
estariamos en la oscuridad o en la confusion de imagenes; seria
como estar en la profundidad de una mina, de una caverna.
Estamos, entonces, en un mundo. El mundo es la fotalidad
dentro de la cual todo lo que nos acontece se nos avanza.

LA COM-PRENSION

El hombre es el ser que tiene mundo® y, por la tanto, comprende

todo la que acontece en su mundo. La palabra "comprender" (com-
prender) podriamos separarla en dos partes: circum, el circulo que
me permite englobar aquello que es la totalidad de mi experiencia.
De tal manera que, si de pronto avanzara algo en mi mundo de la
cual no tengo ninguna experiencia, me preguntaria: ;qué es?
Mientras no pudiera relacionarlo de alguna manera con todas mis
otras experiencias, diria que "no lo he comprendido". Porque se
encuentra fuera de mi experiencia, me es incomprensible. El
"circulo" (circum), como totalidad de mi mundo, es el horizonte
de mi mundo y ese horizonte abarca todo lo que es. Com-prension
tiene ademas un segundo momento: prension, de "prender"”,
"captar” algo en concreto. A un Pigmeo la tiza® puede aparecérsele
como un bombodn o algo para tirar a los monos: para mi la tiza es

87

87



para escribir porque puedo escribir, porque muchas veces la he
usado con esa finalidad. Es decir, cuando digo "tiza" ya es algo
dentro de mi mundo, tiene un sentido; si no tuviese un sentido en
mi mundo me preguntaria: ;para qué es la tiza? De lo dicho se
desprende que la totalidad de nuestra experiencia esta situada
dentro de un horizonte, que hace que todo lo que se encuentra en
mi mundo me sea "comprensible".

Soélo ahora, quiero acotar que la filosofia contemporanea llamo
"existencia" a este simple hecho de "ser-en-el-mundo", de
trascender en el mundo (yo estoy volcado en mi mundo). Para
Heidegger, "existencia" es el estar trascendiéndose en un mundo
y en el mundo de todos los dias, el de Viedma. Si tuviéramos que
describir los aspectos concretos que nos diferencian de otras
provincias, nos resultaria dificil. Y, sin embargo, es obvio para
nosotros. Existo pues en mi mundo en el sentido que me trasciendo
en ¢€l, pero me trasciendo de una manera obvia, de una manera que
he de llamar cotidiana, de una manera no-critica: me trasciendo
ingenua y habitualmente.

Ustedes van a ver como esta evidencia "de suyo" es la prision
mas represiva que pueda pensarse. El asunto es saber pensar,
porque "de suyo" esta todo dicho y aun las mas tremendas
inmoralidades son aceptadas obviamente; con ellas nos sentimos
perfectamente solidarios sin tener conciencia de su estatuto moral.
Este modo de existir sin conciencia critica es lo que se llama
existencial. Existencial es el modo cotidiano de ser en el mundo,
de existir obvia y cotidianamente, sin crisis. Existencial es lo
opuesto a existenciario es decir, a lo critico, tanto para Jaspers
como para Heidegger, que son quienes proponen la palabra.

88

88



Comprension existencial es, entonces, el modo cotidiano y no
critico por el que abarco la totalidad de mi experiencia. Esto ha
sido llamado, también, la posicion natural. "Posicidon", porque es

lo mismo que el existir; es la "posicion" del mi mismo en el mundo;
natural, porque es lo contrario a una posicion critica. Todas estas
nociones que estoy usando son de Heidegger, de Husserl, etc.
Comprensién existencial, quiere indicar por ello; la comprension
cotidiana.

LA COMPRENSION DEL FUNDAMENTO O DEL SER

En primer lugar, soy una apertura al mundo como tal y a esto
llamamos nosotros la "comprension fundamental". Fundamental,
en el sentido que es una comprension que se abre a lo que en
filosofia llamamos el "fundamento". Fundamento es una palabra
castellana que indica lo que los griegos llamaban einai (ser) o
physis, palabra que después serd traducida por "naturaleza". La
totalidad del mundo es el punto de partida; es la experiencia
primera; la que esta fundando toda experiencia posterior. Por
ejemplo: si digo "sol", he comprendido lo que es el sol. Pero no
piensen que el sol, nombrado por un griego, un inca o un hinda
significa "lo mismo" que para mi. Yo estoy viviendo en el siglo
XXy en América latina. Para un griego, el sol era un astro que
fijado en la segunda esfera daba vueltas en torno a la tierra, "desde
siempre", movido por almas; ademas era divino. El sol era un
momento sagrado, eterno ¢ incorruptible del cosmos, de tal manera
que el hombre se inclinaba casi con respetuoso pavor ante el sol.
De la misma manera que lo podia hacer un inca, por ejemplo.
Mientras que cuando yo digo: "El sol consume ochocientas mil
toneladas de hidrogeno por segundo", se trata de algo muy distinto,

89

89



porque el fundamento del mundo de los griegos (el sentido del
ser, decimos los filosofos) es radicalmente distinto al sentido que
tiene para mi. De esta manera, el sol y todo en una cultura tiene un
cierto sentido que se funda en el ser; una cierta relacion al
fundamento originario desde el que se descubre el sentido de todos
los entes que habitan el mundo. Para los griegos el fundamento
era divino ("desde siempre" retornaba sobre si mismo); mientras
que para nosotros el fundamento ya no es eterno, no es divino,
tampoco retorna eternamente sobre si. Ha cambiado el sentido del
ser, porque entre los griegos y nosotros esta el medievo, esté la
modernidad y después, solo después, viene América latina.

En el mas cotidiano modo de ser en Viedma, un obrero, por
ejemplo, tiene una cierta comprension del mundo, comprension
fundamental que es cotidiana y, sin embargo, en esa comprension
se estd dando todo lo esencial. Esa comprension fundamental es
ya una fotalidad de sentido.

Esa ftotalidad de sentido se puede descubrir explicitamente de

la siguiente manera. Por ejemplo: si pregunto a alguien: " ;Qué es
un reloj?", después de algin didlogo llegariamos a la conclusion
de que es "un instrumento para dar la hora". Sin embargo, ¢les
parece que esa definicion agota el ser del reloj? El reloj se sitia en
el nivel de las cosas, de lo que llamaremos ente (y por ello es un
nivel ontico). Estoy en el mundo y me enfrento a entes, cosas. Si
mas criticamente nos preguntamos “; Por qué tenemos reloj?”; ya
no podemos res-ponder simplemente que porque es un instrumento
para dar la hora. Cuando pregunto por el jpor qué? pido una causa,
el fundamento. Si, es verdad que da la hora, pero mas
fundamentalmente todavia nos ayuda un dicho que indica que “el

90

90



tiempo es oro”. De tal manera que me interesa el tiempo, y por

ello no quiero perderlo, y no quiero perder tiempo porque en el
fondo el tiempo es oro. Lo que no quiero perder, entonces, es el
oro. y ahora me pregunto: ";Por qué el oro es para mi un valor?"

Si fuera San Francisco de Asis, al ver una moneda de oro en el
suelo, la patearia con desprecio porque para ¢l no era una mediacion
para su proyecto de “estar-en-la-santidad”. Pero si junto a San Fran-
cisco caminara un habitante del burgo (un burgalés o burgués), y
hubiera visto la monedita, se habria zambullido en el acto y
atrapado la moneda, porque era una mediacidn para su proyecto.
(Cual era su proyecto? Era el fundamento de su mundo, era "estar-
en-la-riqueza". Porque ese era el fundamento o el proyecto de su
mundo, el ente concreto "oro" vale; vale por ser mediacion (ser
"medio-para") para su proyecto. Por otra parte, hay que ahorrar el
oro para llegar a ser rico. Por ello no queremos perder tiempo,
porque es oro. Es asi como tenemos relojes privatizadamente, cada
uno en su mufieca, para ahorrar "oro". Con esto quiero decir que

en el fondo del reloj esta el proyecto de "estar-en-la-riqueza" del
hombre moderno europeo, quien ahorra el tiempo porque es oro y
asi se lo exige su proyecto.

(Se dan cuenta como detras del reloj hay muchos aspectos que

en la existencia cotidiana y obvia jamas habiamos pensado? Del
reloj podemos extraer toda la historia de la cultura occidental de
los ultimos nueve siglos (desde el siglo X hasta ahora); podemos
mostrar todo un proyecto humano y todo lo que esta detras del
mismo, porque todo ente esta fundado en el proyecto y el proyecto
es el fundamento de todo lo que habita en el mundo. Si tengo como
fundamento primero el "estar-en-la-riqueza", todo lo que esté en
mi derredor lo consideraré s6lo desde alli. Si soy hombre medieval

91

91



feudal y tengo en mi proyecto "estar-en-el-honor", veré solo las
mediaciones para "estar-en-el-honor"; la deshonra seria, en tal
circunstancia, fatal, lo mismo que la pobreza si deseara "estar-en-
la-riqueza".

Cuando se habla de ricos y de pobres, nadie entiende lo que se
dice. Rico no es, simplemente, el que tiene dinero y pobre el que no lo
tiene. Pero como es tan obvio en nuestro mundo el proyecto de "estar-
en-la-riqueza", no advertimos que en la Edad Media decir "rico" era
decir el "sefior feudal" (que estaba "en-el-honor"), y pobre era el siervo
deshonrado. Es por eso que el judio estaba lleno de oro y era un pobre,
un miserable, porque al prestar dinero (que, en la época, era lo
despreciable) cometia el pecado de recibir dinero como porcentaje de
interés, de manera que poseyendo muchisimo dinero era pobre. y esto
era asi porque el proyecto de ese mundo era otro que el nuestro.

Adviertan, entonces, que es la comprension existencial cotidiana
la que permite que todo lo que nos rodea se nos aparezca como
importante; lo mas importante es el fundamento y se nos pasa
absolutamente desapercibido. En el fondo, somos llevados como "de
la nariz" por el fundamento y nos creemos sefiores de los entes, entes
que nunca nos descubren del todo lo que tienen detrds. y bien, ésta es
la pequefia diferencia entre lo ontico, que se refiere a los entes (el
reloj, por ejemplo) y, lo ontolégico, que se refiere al fundamento o al
proyecto de existencia del hombre, de una comunidad, de una época
historica y aun de la humanidad como historia de todos los proyectos.

LA COM-PRENSION COMO PODER-SER, COMO PROYECTO

La comprension de la totalidad, no es sélo una estatica
comprension de lo que me rodea, sino que el ser o la totalidad de

92

92



sentido de una época esta siempre pendiente de un futuro
adviniente. La palabra adviniente significa que voy (ad- ) hacia lo
que viene desde adelante como fruto. Quiero decir que el
fundamento de lo que llamé mundo (el de mi barrio, por ejemplo)
no es simplemente lo que se estd dando, sino que es principalmente
el proyecto de existencia que soy, que nosotros somos, que un
pueblo es. De ahi que proyecto significa lo mismo que comprension
como "poder-ser". "Poder-ser" en este caso no es simplemente lo
que uno es, sino como uno se "comprende poder-ser". El sefior
feudal se comprendia poder-ser "en-el-honor"; San Francisco se
comprendia poder-ser "en-la-santidad"; mientras que el burgués,
que ya nacia en esa época, se comprende en ese mundo como poder-
ser "en-la-riqueza". Bartolomé de las Casas nos ha indicado en el
texto leido al comienzo, que es por causa del oro y la plata y el
querer henchirse en muy pocos dias de riquezas que los indios
fueron dominados y reducidos a la mas horrible servidumbre.
Quiero decir que hay proyectos que son capaces de poner al hombre
como mediacion de los mismos. Esto nos va a permitir explicar,

en su momento, e/ ser de América latina.

América latina ha sido hasta ahora mediacion del proyecto de
aquellos que nos han interiorizado o alienado en su mundo como
entes o cosas desde su fundamento. Para nosotros va a ser muy
importante esclarecer cual es el fundamento de ese hombre que
nos ha constituido como entes o cosas, para entendernos como
latinoamericanos y poder plantearnos la posibilidad de la
liberacion, de abrirnos un camino de exterioridad.

La filosofia acostumbra a decir que ese mundo no es un mero
presente, sino que es vivido desde la temporalidad. "Y o-soy- en-

93

93



el-mundo", pero en realidad lo soy desde un pasado (momento p
del esquema 1) que me condiciona, y ese pasado es el de mi vida;
pero ademas es el de mi familia, el de mi pueblo y, por ultimo. el
de toda la historia humana. Vale decir que estoy siendo
condicionado por una historia milenaria. Yo soy lo que he sido,
pero a su vez lo que he sido es el que emplaza como futuro un
proyecto (f). Si hubiera nacido en Japon tendria un proyecto de
japonés; pero naci en Argentina, e inevitablemente, aunque me
suicide (que es un modo de afirmar lo dicho) o me vaya a vivir al
Japon (que es un modo de traicionarme), sigo siendo en el fondo
argentino. Es decir, el pasado condiciona o emplaza un proyecto
futuro; desde ese proyecto se abren las posibilidades (a, b, ¢, que
tienden a /') que empuiio en mi presente. Soy latinoamericano,

Esquema 1. Mundo, temporalidad y posibilidades

94

94



luego puedo elegir hacer "esto" y "aquello", pero lo que puedo
elegir se me abre desde el proyecto que, a su vez, esta emplazado
desde un pasado. Es por eso, entonces, que el ser del hombre en su
mundo no es solamente un puro presente abstracto, sino que el ser
del hombre es un sido que, como poder-ser, empufia ciertas
posibilidades. Por ello lo que "estoy siendo" es lo de menos, porque
lo que estoy siendo se define como me comprendo poder-ser; desde
el proyecto se abren las posibilidades.

Imaginen ustedes que de pronto yo desespero de todo. ;Qué
significa esto? Significa que se obnubila el futuro y, al ocurrirme
esto, no tengo mas posibilidades; ya no sé qué hacer. El hombre
desesperado es el que ve agotarse sus posibilidades y, en el fondo,
se deja morir. Este es también el caso del que tiene amnesia, no
tiene ya pasado y por ello tampoco tiene futuro. De ahi que resulte
paradoéjico y hasta contradictorio decir que un nifio tiene mucho
futuro. El nifo tiene muy poco pasado y por lo tanto tiene también
un futuro minimo. Es absurdo preguntarle a un nifio: "; Qué
proyectas hacer cuando seas grande?" Es como preguntarle a un
perro (guardando las proporciones) "Qué harias si fueras
hombre?" Si un perro fuera hombre ya no seria perro y, entonces,
(para qué preguntarle? El nifio no va a responder jamas lo que €l
haria cuando fuera grande; lo que él puede responder es lo que
haria como grande siendo nifio jEs muy distinto! Para un nifio de
dos afios de existencia, su futuro solo se abre hasta la tarde de ese
dia, ni siquiera hasta el dia siguiente. Es decir, el nifio no tiene
sino un minimo futuro, una posibilidad fisica de ser, no tiene real
futuro existencial; mientras que lo puede tener el hombre adulto
(varén o mujer). En la vejez comienza a darse como un
acortamiento del futuro y, como consecuencia de ello, una nueva

95

95



relacion con el pasado. Es por esto que el anciano vuelve a ser un
poco como un nifio, pero no por carecer de pasado, sino porque
carece ahora de futuro fisico. Esto ocurre tanto en las personas
como en los pueblos. Hay pueblos cuyo futuro se ve acortado
porque llega a la vejez de su creatividad. Existen otros pueblos
(son los nuestros, a veces) que creen tener mucho futuro porque

se creen jovenes, y no se dan cuenta de que los jovenes solo tienen
futuro en la medida en que son adultos. Lo que estos pueblos creen,
frecuentemente, son veleidosas posibilidades y, como la veleidad
es esperar la posible sin poner las mediaciones operativas para la
realizacion, el ethos del "iluso" es la expectativa (espera que la
solucion le venga del cielo), que no es esperanza sino defeccion
de futuro. Esta defeccion de futuro se llama expectativa ante la
imposible, porque no se han puesto las condiciones de su
posibilidad real.

LA COM-PRENSION DIALECTICA DEL SER

El hombre que es en el mundo, es en el mundo comprendiéndose

existencial y cotidianamente como poder-ser, es decir desde el
futuro. y como es desde el futuro, ese mundo no es un mundo
estatico, sino desplegable: a medida que un nifio o un pueblo van
creciendo, los horizontes se van sucediendo. Horizonte significa

la mismo que logos; logos es lo que abarca y dia en griego, significa
"a través de". De ahi que dia-léctica quiere decir: "atravesar el
horizonte", abrirse a otro horizonte para a su vez atravesarlo
también sucesivamente. La comprension cotidiana como futuro

es dialéctica, en el sentido que va pasando de un horizonte a otro

y va creciendo. Esto la ha planteado claramente Sartre en su Critica
de la razon dialéctica.

96

96



Cuando digo "tiza", la estoy "comprendiendo" desde mi mano,
y desde la mesa que tengo aqui delante. Y cuando digo "mesa", la
estoy comprendiendo desde esta habitacion. Y cuando digo
"habitacion", la estoy comprendiendo desde el Centro Cultural. Y
cuando digo "Centro Cultural", lo digo desde Viedma. y cuando
digo "Viedma", lo digo desde la Provincia de Rio Negro. Este
ejemplo nos muestra hasta qué punto el hombre, cuando fija la
atencion en algo, lo hace desde un fondo. El conocer del hombre
es dialéctico y la comprension de todas las cosas es también
dialéctica.

Ahora podemos apreciar el problema que se presenta cuando
decimos que "conocemos" algo. Puedo afirmar que conozco algo
desde un horizonte, pero inmediatamente otro horizonte fluye como
futuro o como espacialmente incomprensible, lo que nos hace ver
que esta comprension esta continuamente en movimiento.

LA HERMENEUTICA EXISTENCIAL

Ahora debemos describir algunos comportamientos
intramundanos, es decir, lo que acontece dentro del mundo. El
hombre, ser en el mundo, se abre a la totalidad como tal; a la
apertura al mundo como tal la hemos llamado la comprension
existencial.

El hombre se enfrenta en su mundo con entes o instrumentos
"a la mano", productos que se hacen, que se compran, que se
venden, que se manipulan. Estas relaciones onticas del hombre
con los entes que pueblan su mundo son relaciones existenciales,

97

97



relaciones que describiré enseguida. En un primer momento, el
hombre siempre interpreta aquello que le rodea. La palabra
“interpretar” en griego se decia hermenéuein, de donde proviene
la palabra “hermenéutica”, que se usa mucho hoy en las ciencias
humanas. La hermenéutica es interpretacion. La hermenéutica
como metodologia seria algo asi como la ciencia de la
interpretacion, pero aqui no nos interesa la "ciencia" de la
interpretacion, que es un modo critico de habérmelas con los entes;
lo que me interesa ahora es un enfrentamiento cotidiano, acritico,
como cuando digo: “Debo comprar pan en la esquina porque tengo
hambre”. No pienso en este caso que hay esquina, eso lo puede
pensar un planificador urbano. No pienso: “;Qué es una panaderia? ,
(cudles son sus maquinarias? , ;cémo se organiza dicho negocio
dentro de la estructura econémica?” No pienso ni siquiera: ““;, Qué
es el pan? , ;por qué como pan, y los chinos comen arroz?”, sino
que, simplemente, tengo hambre; voy, compro el pan y lo como.
Es decir, mi relacion es existencial y no critica. La que me interesa
ahora es la interpretacion cotidiana, obvia, natural, atematica,
acritica.

Nosotros siempre, en el mundo, estamos “por alli andando” en

¢l, interpretando todo. Por ejemplo, al salir de esta habitacion
pasaré junto a esta mesa, porque interpreto que es una mesa y
descubro su consistencia y sé€ que no voy a atravesarla como si
fuera aire, porque se me opondria, resistiria. Es decir, que para ir
de aqui a la puerta tendré que ir interpretando todo lo que se me
enfrenta, para conocer por donde podré caminar. Es decir,
interpretaré la mesa y diré: "No por ahi". He visto la silla: “No
por ahi”. Los he visto a ustedes y me diré: “no por sobre sus
cabezas” Todo esto se hace continuamente. Llego a la puerta y no

98

98



me lanzo sobre el cristal, sino que tomo el picaporte (porque
interpreto el sentido del picaporte) para abrir la puerta. Pero el
picaporte podria, también, tener otro sentido, si yo lo tocara para
saber si esta frio o caliente, y entonces constituiria otra intencion.
y si sacara el picaporte para tirarselo a alguien a la cabeza, en ese
momento, seria un arma, pero no un instrumento para "abrir y
cerrar".

Vean pues, hasta qué punto estoy en mi mundo interpretando

continuamente todo lo que habita ese mundo: es un "mirar en-
torno" interpretativo. En castellano, hay una palabra sumamente
precisa y para nosotros técnica: circunspeccion. Viene de spectare
y significa "observar" o "mirar"; circum: en "circulo" o también
"uno con otro". No se trata de la comprension que es la apertura al
mundo como tal. La circunspeccion es el "mirar-en-torno" éntico
0 con respecto a los entes; es decir que cuando echo una mirada en
torno y digo: " ;Ddénde hay agua?", porque tengo sed y he
interpretado mi entorno, no echaré mano del grabador para apagar
mi sed. Lo que haré es mirar en torno, interpretando la funcion del
grabador, del lapiz, del papel, del reloj, de la tiza, y asi descubriré
aquello que busco: el vaso de agua. Observen que he tenido varios
momentos interpretativos antes de posarme, ya no "circuns-
pectivamente", sino solamente "espectativamente", en el agua. Y
bien, a ese modo de enfrentarme comprensivamente a un ente en
mi mundo le vamos a llamar comprension derivada, porque a la
apertura al mundo como tal le hemos de llamar com-pren-sion
fundamental (m-m).

A la comprension del ente la vamos a llamar comprension
derivada, porque "deriva" o depende de la del mundo como tal.

99

99



Esquema 2. La cosa, el objeto y el sentido.

Este acto es sumamente complejo y nos interesa poder describirlo

aunque sumariamente. Primero, la comprension derivada va a ser
el momento en que me enfrente a algo, pero todavia en general.
Por ejemplo, cuando tomo una tiza o digo: "Es una tiza", se trata
de un objeto (4). Antes que "tiza" es un trozo de yeso en forma
cilindrica (una cosa B), que puede tener muchos sentidos (s); uno,
el de servir "para" escribir sobre el pizarron, pero también podria
tirarla contra alguien y entonces tendria la "funcién-de" arma, o
también podria tener la "funcion-de" sacar una mancha de tinta
que hubiera caido sobre un papel Es decir, "esto" no es inicamente
"tiza" sino que anfes que como tiza la comprendo en su
consistencia, en su estructura, en su constitucion. Ese primer modo
de abordar algo es lo que queremos llamar comprension derivada.
Pero, acto seguido, tomo a ese "en general" como algo. Queremos
distinguir ahora entre la interpretacion (flecha a) en su sentido
estricto y la comprension derivada.

100

100



Por ejemplo, la "tiza" como "para" escribir es propiamente tiza,

la "tiza" como "para" secar una mancha de tinta es un secante. La
tiza es también secante, pero €se es otro sentido del trozo de yeso;
¢se es el como del que hablamos. La madera puede ser interpretada
como mesa; pero la madera también puede ser utilizada como lefia
para el fuego; o como regla; o para muchos como. Es decir, el
primer acceso al ente de manera global lo llamamos comprension
derivada. Pero acceder al ente como "algo" es la interpretacion
propiamente dicha. Lo que interpreto se llama sentido. Por otra
parte, la "madera" es la cosa real (aspecto B de la cosa), pero la
"mesa" es uno de los sentidos de la madera; es una madera de
forma tal que puedo comer o escribir sobre ella. La "mesa" es ya
un sentido de la "madera".

El sentido de la cosa es uno de los tantos como o accesos que

tengo a ella, porque si a esa madera la accedo como arma, ese es
un acceso; si la accedo como lefa, es otro acceso. Quiere decir
que la madera "comprendida derivadamente" puede tener distintos
sentidos. Lo que interpreto es el sentido (acto a que constituye

s = sentido) y lo que se llama "concepto", lo que ustedes han
estudiado u oido como la "idea" es la interpretacion actual del
sentido. Es decir, la inteligencia accede a la cosa globalmente
primero, pero después la fija, la constituye en un cierto sentido.
(Cual? Justo aquel que tiene desde su proyecto fundamental, es
decir, la referencia al ser. Por ejemplo: voy por la calle y siento
calor, entonces busco un arbol y me pongo debajo. ;Cual es aqui
el sentido del arbol? Darme sombra. ;Por qué? Porque es la
mediacion para no sentir el calor. Si fuera botdnico, no veria al
arbol como un arbol "en general", sino como perteneciente a cierta
especie; si fuera economista, al ver el arbol me diria: "Si lo talo y

101

101



lo vendo podré ganar diez mil pesos". Pero si fuera artista, al
contemplar el arbol exclamaria: "jQué bello es el arbol!" Es decir,
el sentido del ente es el poner a la cosa en un proceso de mediacion
hacia el proyecto. No interpreto sino lo que es posibilidad "para"

el proyecto existencial, y todo lo demas pasa desapercibido. Esta
es la fundamentacion ontoldgica de la cuestion del interés. El
interés es poner el foco de la conciencia o la atencion sobre algo.
Y, (por qué tengo interés en esto? Porque tiene valor.

(QUE ES EL VALOR?

(Por qué algo tiene valor? Porque es una mediacion para el
proyecto. Es decir, es un medio, y de alli la palabra mediacion,
que hoy se usa con tanta frecuencia: lo que es medio en un proceso.
(Por qué para el esteta tiene valor la belleza del 4rbol? Porque en
su proyecto esta la belleza, y por ello el arbol es una concrecion
mediativa de aquello que es su proyecto. Para el economista, que
mira todo desde la riqueza el hachar y vender el arbol es una
mediacion para su riqueza y todo lo interpreta asi en su vida. Es
decir que la totalidad de mi mundo, que comprendo como futuro,
es fundamentalmente un proyecto. Para alcanzar el proyecto debo
comprometerme a través de mediaciones. Esta palabra, como ya
hemos dicho, viene de medio; por ejemplo: el puente me permite
atravesar el rio, es el "medio" por el que atravieso el rio. El puente
es una mediacion para atravesar el rio. Para cumplir mi proyecto
de ser-psicologo, por ejemplo, tengo que cumplir con la mediacion
de acudir a la escuela de psicologia y la escuela es una posibilidad
"para", es "algo para...", "para" el proyecto. El "para" de la
"posibilidad" es el como del que hemos hablado al referirnos al

102

102



sentido. Por ejemplo, si la madera es "para" darme calor, al afirmar,
esto, la estoy interpretando como lefia; es decir que el "para" de
algo, su finalidad, es el como que interpreto. Las mediaciones, las
posibilidades, son las que estoy interpretando y valorando
cotidianamente, porque son posibilidad "para el proyecto". Lo que
no se integra al proyecto no me "interesa", no le presto "atencion"
no lo interpreto, no tiene valor.

La comprension cotidiana es el como vivimos nuestro proyecto,
proyecto que nunca ponemos en cuestion; esta alli, somos nosotros
mismos. Nunca, quiza, nos hemos preguntado cual es nuestro
proyecto y, sin embargo, a partir de ¢l estamos eligiendo continua-
mente posibilidades. Por ejemplo: ;voy al cine o voy a estudiar?,
(0 voy a ver a tal amigo? Estas son posibilidades, son entes que se
presentan a mi existencia cotidiana como mediaciones; si tomo
una mediacion realizo un aspecto del proyecto; si escojo otra
mediacion, realizo otro aspecto del proyecto. Si dejo de hacer algo
es porque carece de sentido para mi. Hago lo que hago porque
tiene para mi valor. Cotidianamente, pues, el hombre se encuentra
en su mundo en el riesgo de tener que interpretar del sentido de lo
que lo rodea y la eleccion de cual de las posibilidades ha de
empuiiar, y esto se hace gracias a la valoracion. Valoro esto mas 'y
por eso lo elijo; valoro aquello menos y por eso lo postergo, lo
dejo. Esto tan simple es el fenomeno de la libertad humana.

La libertad se mueve en el siguiente ambito. Como el proyecto
es un poder-ser futuro, que no es todavia, puedo elegir distintos
caminos para alcanzar dicho proyecto; en el fondo, ninguno de
€sos caminos me va a totalizar del fodo, entonces quedo, un poco
como decian los clasicos, "indiferente", y me digo: "Esto es de

103

103



alguna manera bueno, pero aquello lo es de otra manera". El
hombre es libre porque teniendo un proyecto futuro ninguna
posibilidad 1o cumple del todo. El hombre es por esencia un ser
que va siendo y que nunca es del todo, ni siquiera cuando muere,
porque cuando muere simplemente deja de ser, no habiendo sido
completamente. Esta es la existencia humana, un ser desde un
proyecto futuro, desde donde todas las mediaciones se le presentan
como posibles. Por eso el hombre es capaz de elegir unas
mediaciones y dejar otras. La posibilidad de "todavia-no" elegir
ésta o aquella posibilidad es lo que se llama libertad. Cuando elijo
una posibilidad quedo determinado, y en ese momento dejo de ser
libre con respecto a ella. Al elegir una de ellas, mi proyecto avanza
en esa direccion, y desde esta dimension las otras se tornan
imposibles, porque el ir al cine es no estudiar; es un hacerse menos
estudioso y lo hecho es ya irreversible. Después puedo recuperarme,
pero "lo hecho, hecho estd" y mi proyecto se ha desplazado
dialécticamente en la dimension elegida y no en las otras posibles.
Es asi como el hombre recibe su mundo tragicamente a cargo, sin
que se le pida ninguna decision sobre su originaria existencia;
porque al nifio que ayer nacié en Viedma, nadie le pregunto si
queria nacer en el Japdn, y en tal familia y en tal clase social. Es
muy posible, que al tener quince afios, ese nifio ya adolescente se
haya preguntado: " ; Y, por qué soy asi?" El mundo es lo
tragicamente dado, pero desde el momento en que empezamos a
ser libres comienza a modificarse el proyecto. Poco a poco, uno

va haciendo de uno lo que quiere; unos terminan muy arriba y
otros muy abajo. Dice Chesterton: "Cada uno es responsable de

su propia cara a los cuarenta afios". Uno puede ser feo, pero
simpatico; otro puede ser bellisimo, pero profundamente antipatico.
La diferencia entre simpatia y antipatia, es el cardcter y eso lo ha

104

104



hecho uno, no lo ha recibido por herencia. Quiere decir, entonces,
que es por ese continuo elegir posibilidades que uno va
indirectamente, mediativamente, modificando su proyecto, el cual
se va alejando dialécticamente. Uno es cada dia mas responsable
del proyecto. Esa es la existencia humana. Somos como el burro
del cuento, al que le ataron una zanahoria delante de su cabeza,
colgada de un palo sujeto a su cuello. El burro avanzaba hacia la
zanahoria para comerla, en un intento repetido y vano, porque ¢l
era quien la transportaba y cuando avanzaba la zanahoria también,
de modo que la distancia entre ambos permanecia siempre la
misma. Podemos comparar el proyecto con la zanahoria. Algunos
van por un camino y otros por otro, y al cabo de unos cuantos afios
cada uno se ha hecho a si mismo. Hay quienes han hecho de si una
perversion, un ser embrutecido, una bestia; otros han hecho de si
héroes, hombres magnanimos. Eso depende en parte de cada
hombre, depende en parte de nosotros mismos. Quiere decir,
entonces, que el hombre, aunque esta tragicamente en su mundo,
es al mismo tiempo responsable de su mundo. So6lo ahora, podemos
entrar en un nuevo tema, el de la praxis.

LA PRAXIS

Praxis es una palabra griega, que significa accion, obra. El
hombre obra, hace, realiza, produce, pero ;por qué? , o /para qué?
La respuesta es muy simple: para el poder-ser, que es el proyecto;
"lo-que-no-se-es-todavia" me interpreta, me hiere como "falta-de".
Si tengo hambre es porque me-falta "estar-en-la-saciedad"; si
quiero ser psicologo pero no lo soy, me-falta ser psiclogo como
un menoscabo. Y bien, la praxis, el obrar, no es sino la mediacién
actual por la que la "falta-de" es cumplida, realizada. Por ejemplo,

105

105



tengo hambre y no estoy todavia en la saciedad, entonces, ;qué
hago? Me pongo de pie, camino hasta el almacén, compro pan,
vengo a casa, lo corto y lo como. Todo esto es praxis, es un obrar.
Cuando lo he comido, estoy saciado y ya no obro. Es decir, ya no
estoy en praxis sino que estoy en descanso. Praxis, entonces, es la
accion exigida por la “falta-de” del proyecto; pero es mas que eso.

La praxis es la actualidad misma del ser en el mundo. Si estoy
durmiendo no estoy en el mundo actualmente, ya que no obro nada;
soy hombre so6lo en potencia. Ahi estd Freud para estudiar qué es
lo que pasa en los suefios, porque los suefos, ;con qué materiales
trabajan? Con los materiales de la vigilia. Si un hombre, de pronto,
quedase dormido para siempre, hibernado, podria volver a ser
hombre, pero no lo es durante la hibernacion, estd en potencia. El
hombre es hombre en la vigilia, en su ser en el mundo, y cuando el
hombre es en su mundo esta siempre en praxis, es decir, esta
obrando, aun en el caso que se ponga a descansar, en el ocio. ;De
qué manera? Recuperando fuerza para la vigilia. De manera que
la praxis no es sino la actualidad misma del ser en el mundo por la
que el hombre llena la "falta-de" del proyecto y, claro es, esa actitud
practica es la primera que he indicado en estas reflexiones, porque
es nuestra actitud cotidiana. Estamos siempre en actitud practica,
porque la praxis se relaciona con instrumentos, con el martillo,
con el papel, con cosas, y estas cosas se las manipula para cumplir
el proyecto porque tienen valor. Tienen valor porque son
instrumentos de la praxis, del obrar. Estamos siempre en la
actualidad practica; ésa es la que nos interesa primeramente. La
teoria, la ciencia, y todas estas actitudes, aun las mas especulativas,
todas ellas son posteriores; son actitudes segundas, porque son
re-flexion, es decir uno se flexiona, se vuelve sobre lo cotidiano,

106

106



y lo cotidiano es siempre practico. Por esto la actitud practica es
fundamental, y aquellos que piensan que hay prioridad de la praxis
y posterioridad de la teoria, enuncian un principio obvio, el que
inevitablemente cumplimos siempre. Estamos siempre en praxis.
Aun la de la ciencia es una actitud practica, porque la ciencia
(pensemos en un matematico frente a su computadora) tiene una
actitud teorica, pero su intencion y proyecto ultimo es practico.
Esté practicamente teorizando. Asi es como el hombre no puede
sino estar siempre en una vida que es la existencial, y ahora si, al
decir existencial, que es el modo cotidiano de ser en el mundo,
podemos aclarar que es lo mismo que comprension prdctica,
porque es la primera y concreta experiencia. Todo esto suele ser
distinguido del modo de las ciencias del espiritu o humanas, donde
se privilegia la actitud teodrica sobre la existencial y, en el fondo,
se piensa como Descartes: "Pienso luego existo". En este caso, se
afirma que la actitud fundamental del hombre es el pensar tedrico,
pero no es asi.

El "yo pienso" es una actitud segunda, porque pienso lo ya-
dado en mi mundo, que antes comprendi existencialmente y
manipulé todos los dias. Cuando me puse a pensar, por ejemplo,
lo que era el martillo, lo hice ya desde mi mundo; puse entre
paréntesis mi mundo practico y me puse a pensar sobre algo. Ese
pensar en una actitud fundada; no puede ser primera, sino que es
segunda. Los psicdlogos, por ejemplo, acostumbran a decir "el
hombre es un sujeto de actos psiquicos" y "un acto psiquico es,
por ejemplo, el acto de la inteligencia por la que tengo el concepto,
la idea". Pero no es asi. El hombre anfes que un sujeto de actos
psiquicos es un ser en el mundo. Anfes que sujeto es un hombre y
puede tomar muchas actitudes subjetivas, por ejemplo, adoptar la

107

107



actitud subjetiva del maestro, que no es la misma que la del padre
frente a su hijo o la del ciudadano que va a votar.

Todas esas actitudes subjetuales las tiene un hombre que esta
mas alla del mero sujeto tedrico, y, a su vez, los entes del mundo
no son objetos en el sentido de lo que estd objectum ("lo que esta
arrojado delante de mi vista") para ser considerados teoricamente.
Antes que "objetos" las cosas son utiles a la mano, entes practicos,
existenciales; son, como dirian los griegos: pragmata, que significa
"entes-utiles", cosas "a la mano", manipulables y no estructuras
inteligibles, conceptualizables tedrica o criticamente (ta onta).

NOTAS

! Personaje tipico, peon de campo, medio criollo, y medio indio, descendiente del
vaquero extremeno.

? Véase el esquema 1 en pagina 94. "Mundo" es el circulo cuyo centro es "y" ( =yo).
En el esquema 2 (p. 100) es la linea "m-m"; en el esquema 3 (p. 114) es el circulo I,
cuyo centro es "A".

3 En Argentina se denomina asi el "gis".

108

108



II

LA ALTERIDAD
O LA EXTERIORIDAD DEL SISTEMA

Los entes, las cosas, como posibilidades valiosas que estan en
mi mundo, estan comprendidos dentro de la fotalidad del mundo.
A esto lo llamamos lo ontologico. Debo aclararles que esta
terminologia es la usada por la filosofia existencial contempordnea
y nada tiene que ver con la terminologia de la filosofia medieval,
por ejemplo. Lo dntico es el nivel de los entes o de las
posibilidades.

“MAS ALLA" DEL MUNDO.

Heidegger, desde 1930, después de haber escrito Ser y tiempo
en 1927, se propone superar la ontologia. ;Qué significa la
superacion de la ontologia? Significa que la totalidad de mi mundo
sigue siendo todavia "mi" mundo; puede ser aun "nuestro" mundo.
Pero, (es posible pensar un mas alld del mundo? ;Es posible una

109

109



superacion del nivel ontol6gico? Para entender lo que acabo de
enunciar, Voy a plantearlo a partir de Hegel.

Hegel pensaba, también, que la fotalidad del mundo era el ser;
"el ser es 'lo mismo' que la razén". Lo que es razonable o
racionalizable, es "lo mismo" que lo que es; y lo que no es
racionalizable no es. Aparecieron después de Hegel los tres grandes
criticos que fueron: Feuerbach, Marx y Kierkegaard.

Feuerbach ataca el postulado primero de Hegel que dice que
"el ser y la razon es lo mismo" (Como habia pensado Parménides),
pues afirma que Hegel ha pensado todo como razén pero; mas alla
de la razon esta la sensibilidad. Lo que nos interesa es que aqui,
mas alla de la totalidad ontold6gica, hay todavia realidad. Y ese
mas alld, que empieza a buscar la filosofia desde 1831 (afio de la
muerte de Hegel), es para Feurbach lo sensible. Lo racional ocupa
un cierto ambito, pero lo sensible se sithia mds alla (segin Kant la
diferencia entre un objeto posible y su existencia real se encuentra
en que lo real es sensible). Puedo pensar algo, pero puede que no
sea real. La sensibilidad accede al mads alld; si no lo sensibiliza,
quiere decir que era un puro objeto del entendimiento. La
sensibilidad llega mas alla que el puro entendimiento.

Marx, que viene después, explica que la sensibilidad es todavia
intuicion. Si alguien tiene hambre, no se saciard porque lo sensibilice,

lo sienta. Lo necesario es producir el pan para que el que tiene hambre;
pueda comerlo. Vale decir que lo que realmente accede a la constitucion

real del mas alla del pensar no es la sensibilidad, sino el trabajo
productor. y de ahi, entonces, que el trabajo es lo que constituye lo
que estd mas alla de la sensibilidad y de la razén: lo real.

110

110



En ambos casos, en Feuerbach y en Marx, no ha sido superada la
totalidad. La totalidad es superada por Kierkegaard, tanto como
totalidad sensible, que como totalidad cultural. Es decir, debajo de los
productos econdmicos de la cultura esta el trabajo. Por ejemplo, debajo
de este borrador esta el trabajo del que lo fabric6; debajo de todas las
obras de cultura hay trabajo. Pero... ;/debajo del sol, hay trabajo? No.
pero eso no le interesa a Marx, porque, en el fondo, lo que ¢l estéd
formulando es una ontologia de la economia, de la cultura, de la
axioldgica, es decir, de los valores. Esta totalidad de la cultura es para
¢l la totalidad primera y no le interesa ir mas all4. Esto significa que
aun Marx no ha logrado superar lo que voy a llamar, desde ahora, /a
categoria de "totalidad".

Todas las descripciones ontoldgicas de Heidegger o de Husserl,
todas las descripciones de Hegel, de Feuerbach y de Marx, en el fondo,
tienen como ultima categoria la fotalidad.

Ahora nos enfrentaremos, exactamente, a esta categoria. Solamente

mostrando su espantosa agresividad, cuando ella se cierra, es como
vamos a poder comprender la realidad. Desde las ruinas de la totalidad
ha de surgir la posibilidad de la filosofia latinoamericana.

Hasta ahora mi exposicion ha sido bastante abstracta, pero ustedes
observaran ahora que so6lo ha sido el punto de partida desde donde
surgird la posibilidad de nuestro pensar.

LA IRRUPCION DEL OTRO

Paraddjicamente se cree que cuando se enuncia “el problema
social” ya se supera el individualismo. Sin embargo, nuestro mundo

111

111



puede ser totalizante (por no decir totalitario) como mi mundo,
porque el "nuestro" y el "mio" no es mas que el singular o el plu-
ral de "lo mismo"; tanto el "nuestro" como el "mio" son totalidades.
De ahi que la cuestion que ahora voy a proponerles pone en
cuestion la totalidad de mi mundo, pero también de nuestro mundo.
El "nosotros" puede también totalizarse e instaurar lo que voy a
llamar "el principio de la guerra". Enigméaticamente un filésofo
griego dijo: "la guerra es el padre u origen de todo". Los fildsofos
en la historia han comentado de diversas maneras este como
oraculo de Heraclito, pero casi nunca han dado con su profunda
significacion. Es lo mismo que dice Hobbes: "el hombre es lobo
del hombre". La guerra es, en efecto, el origen de la totalidad
dominadora. En mi mundo (el mundo de mi barrio, el de mi
provincia, el de mi nacién o el de mi época) hay entes como este
reloj (que es un ente). Pero entre todos los entes que habitan mi
mundo hay uno sui generis (en el sentido que es Uinico): se trata
del "rostro" de una persona. Entre las cosas -y digo cosas, que me
rodean en mi ser en el mundo- el rostro de una persona es una
cosa mas; la puedo atravesar de un tiro y verla caer como una
piedra en el suelo. El hombre puede pesar setenta, ochenta o
noventa kilos. De tal manera que esta también en mi mundo como
un ente, pero es un ente Unico, y aqui comienza la cuestion.

Si a ese ente lo totalizo en mi mundo y, siendo el gobernador,
por ejemplo, le digo: "Sefior empleado"; en ese momento soy el
centro del mundo y el empleado es algo asi como un instrumento
a mi servicio. Si estoy en un dmnibus y soy chofer y sube una
persona y paga su billete y se sienta en su lugar, en este caso, la
totalidad es el 6mnibus y cada uno cumple una funcion ontica, ya
que ¢l es un pasajero y no otra cosa que un pasajero. Pero supongan

112

112



que de pronto, subo a un 6mnibus y el chofer es alguien que
conozco y le digo: "Hola, ;qué tal Juan?" En esta situacion se ha
roto la totalidad del 6mnibus y se ha producido un encuentro. Y
bien, ese encuentro es 1o mas cotidiano y, sin embargo, lo mas
destituido en la cotidianidad. Estos ejemplos nos van a servir de
punto de apoyo para comenzar un nuevo discurso, porque el rostro
del Otro, el rostro de cualquier hombre es algo que nos deja y nos
da siempre qué pensar. Ustedes habran observado muchas veces
la cabeza de un caballo. Se habran fijado en sus ojos, ;han notado
que, aunque tiene 0jos, sus 0jos no tienen "detras"? Es como una
paradoja, porque cuando uno ve el ojo de alguien, de otra persona,
cuando lo mira, puede que lo vea como 0jo, pero puede ocurrir
también que lo vea como un 0jo que, a su vez, lo mira a uno vy,
entonces, uno esté alli en el va y viene: ve y es visto. Y bien, eso
es justamente el hecho de que el rostro de alguien no es meramente
una cosa, sino que es algo muy distinto en su estatuto real y que
pone en cuestion la totalidad de lo que nos acontece.

"LO MISMO" Y LA EMERGENCIA DE LA ALTERIDAD

Esta experiencia simple que voy a llamar: "un mundo ante el

otro" (4 ante B) no ha sido pensada sino parcialmente por el
pensamiento europeo. Por eso es por lo que -digamoslo
brevemente-, el indio, por ejemplo, en el orden de la conquista,
no fue nunca respetado como otro, sino inmediatamente
instrumentado como cosa. Por ello el mundo hispanico incluyo
dialécticamente al mundo del indio, ¢ Hispanoamérica no es sino
la expansion dialéctica del abuso sobre el Otro. Veremos esto mas
detenidamente. Digamos sin embargo que, aunque después del
indio aparezca el mestizo y después el blanco, se trata siempre de

113

113



Esquema 3. Totalidad y alteridad

nosotros, porque hemos quedado siempre en el &mbito conquistado
y jamas respetado, sino dominado. Necesitamos pues hacer uso
de nuevas categorias para comenzar a pensar esta realidad.

A la totalidad la voy a llamar: "lo mismo". La totalidad es "lo
mismo" porque cuando "lo mismo" crece permanece "lo mismo",
no por crecer cambia. Veamoslo en un ejemplo: la semilla crece y
se hace arbol, y el arbol crece y se hace flor, pero la flor estaba en
potencia en la semilla: ésta es la antigua doctrina de la potencia y
el acto. Pero el acto no es nuevo, sino que es el despliegue de la
potencia; el pasaje de la potencia al acto es un pasaje dialéctico.
Veamos otro ejemplo: de la semilla sale un arbol y, en un momento
dado, un jardinero viene y efectlia un injerto; este injerto no estaba
en la semilla, sino que pende de la libertad del jardinero que lo
realiz6. El injerto, entonces, ya no es dialéctico, sino que surge

114

114



desde una alteridad, de algo otro que la potencia de la semilla.
Estamos ya en una meta-fisica que no tiene que ver con la anterior
ontologia (metafisica que, digdmoslo de paso, no es griega ni
tampoco moderno-europea, sino que produce un total trastoque

de todos los elementos griegos y modernos).

La totalidad es "lo mismo" y la estructura de la totalidad aunque
sea analizada por el método estructuralista no deja de ser por ello
dominadora. El estructuralismo es el ultimo estertor del
pensamiento europeo, por el cual ain se nos esquematiza dentro
del mundo europeo. Lo que voy a proponer es desestructurante o,
si quieren, anti-estructuralista, porque es anti-totalidad opresora.

Como esa totalidad estructurada es "lo mismo", el unico
movimiento que le queda "es el eterno retorno de /o mismo"
(Nietzsche). Vale decir: ;qué otro movimiento le queda, sino
repetirse?: la flor llega a ser fruto, se hace semilla y la semilla
vuelve a comenzar el ciclo. Por eso el tinico movimiento que puede
tener "lo mismo" (y esto es sostenido desde los griegos hasta Hegel
y Nietzsche y aun hasta Heidegger que lo llama "la reiteracion")
es retorno. El retorno no se hace sobre el futuro nuevo, sino sobre
el pasado; pero el pasado es "lo mismo" si hay eterno retorno. En
este caso, si yo estoy en el presente, lo que yo haré en el futuro es
pasado de mi presente; y lo que yo hice (que era mi pasado) es el
futuro de lo que haré. No hay pasado, ni hay futuro, hay eterno
devenir de "lo mismo". Esta repeticion, ya lo veran ustedes, serd
el fundamento de la dominacion de la mujer, de la dominacion del
hijo y de la dominacion del hermano, es decir, de lo que en su
momento sera la alienacion erdtica, pedagogica y politica, todas
ellas cumpliéndose en América latina.

115

115



EL CARA-A-CARA

La totalidad no es todo, sino que madas alla de la totalidad -dije-
esta "el Otro" (B del esquema 3). El Otro es el rostro de alguien que
yo (si me permiten una palabra algo equivoca) "experimento" como
otro; y cuando lo experimento como otro ya no es cosa, no es momento
de mi mundo, sino que mi mundo se evapora y me quedo sin mundo
ante el rostro del Otro. Este término, rostro, lo tomo del hebreo. En
hebreo se dice: pnim; en griego: prosopon, que después significo "per-
sona", pero en realidad, estrictamente, "rostro" o, mejor, "cara". Pnim
el-pnim en hebreo significa: "cara-a-cara". Es decir, mi cara frente a
la cara del Otro. Es un hecho muy cotidiano. Por ejemplo, un esposo
esta ante su esposa y la mira cara-a-cara. De pronto uno dice al otro:
"¢ Quién eres?" ;Se dan cuenta qué profundo? , que alguien que todos
los dias esta con uno, sin embargo de pronto le diga: ";Quién eres?",
como abismandose en el misterio del Otro y ddndose cuenta que
aunque vivamos todos los dias de la vida junto al otro, sin embargo,
¢éste puede ahora mismo, estar odiandonos, puede estar alegrandose,

o puede estar mentalmente ausente.

El hombre tiene todas esas posibilidades; el rostro del Otro es
justo el &mbito donde termina la accidon y comienza el misterio; lo
que veo de €l es solamente lo que me aparece, pero no lo que esta
siendo como posibilidad libre y como su proyecto. Porque su
proyecto, ese su mundo y las posibilidades que se le abren, se le
abren a ¢l pero no a mi, y por eso es por lo que le pregunto: ";Quién
eres?" y si me responde: "Fulano de tal" le sigo preguntando:
";Donde naciste?", ";Qué es lo que has hecho?" y después de
conocer su biografia le pregunto: ";Cémo te encuentras?" y
después todavia: ";Qué es lo que proyectas?"

116

116



Todo esto, ;por qué se lo pregunto? Lo pregunto porque no se
me manifiesta, sino que: o ¢l mismo me lo revela o nunca lo sabré.
A una cucaracha no le voy a preguntar nada, porque la pongo ante
el microscopio y la miro, la observo y nada mas. En cambio no
pasa lo mismo con el hombre; el hombre estd ahi como rostro y
hasta puedo torturarlo. La tortura intenta la delacion, que se opone
a la revelacion. La revelacion es el decir libre y la tortura intenta
un delator sin libertad: la tortura es la prueba de que el hombre es
libre y puede también ser cosificado. Por esto es la cosificacion
suprema del acto maligno por excelencia que puede cumplirse
contra el hombre, pues se lo convierte en una especie de
magnetofon o grabador para que profiera hechos, pero como cosa
y no como libertad.

Esto, que es lo mas cotidiano de lo cotidiano, el estar frente a
un libre cara-a-cara, nos introduce de lleno en el horizonte de la
alteridad, es decir, en el reconocimiento del Otro como otro.
Podemos considerar lo dicho en un ejemplo. Supongamos que de
pronto mi hijo dice: "Papa, el verdulero esta en la puerta" (flecha
a del esquema 3). Sin haber visto al verdulero, camino desde el
patio hasta la calle sobre la palabra de mi hijo. Es decir que:
primero, he respetado a mi hijo como libre; después, he creido su
palabra; y, sobre su palabra que no he verificado (porque la creo,
porque creo en €l), camino hasta la puerta. Puede que el verdulero
no esté y, en tal caso, diré que es un mentiroso y comenzaré a
desconfiar; o, al contrario, puede que lo que me dijo sea verdad, y
comprobada o verificada su veracidad, comenzar¢ a confiar mas
en ¢l. Una gran parte de la vida del hombre no se estd cumpliendo
en la evidencia o certeza, sino en la confianza, porque casi todo lo
que hemos aprendido, lo hemos aprendido porque alguien nos lo

117

117



dijo o porque creemos en ¢l mas que en la racionalidad de aquello
que nos decia.

Vemos entonces que la cuestion del Otro, surge desde la
experiencia mas cotidiana. Piensen en alguien que fue gestado y
que acaba de nacer; éste nacid en alguien y su relacion primera no
fue del hombre con la naturaleza, como pensaban griegos y
modernos. La primera relacion del hombre es con el hombre.
Nacemos en el utero de una mujer: relacion con alguien; y cuando
salimos a la luz del mundo, nos acoge en sus manos alguien; y lo
primero que comemos no es algo, sino alguien. Esta es la primera
economia, no politica, sino economia pedagdgica: mamamos
alguien. ;Se dan cuenta como el primer alimento es alguien?, es
la leche de la madre. Asi pues, la primera relacion del hombre no
es con las cosas, sino con los hombres, y el cara-a-cara es la mas
originaria de todas las experiencias.

Yo tampoco fui constituyendo mi mundo, sino que me lo fueron

constituyendo. Heidegger dice: "el hombre es ser-en-el-mundo”,
pero ese mundo surgié desde el Otro que me dijo "tuto"",
"cuidado", "mama", y de esa manera me enseid lo que era bueno

y lo que era malo para este mundo; me transmiti6 toda la tradicion
de un pueblo, me ensend a hablar. La lengua es el lugar del ser,
vale decir, el lugar donde se cobija el sentido de todo. Todo esto

es un fantéstico proceso pedagogico desde el Otro, no desde mi.
(Qué es lo que he inventado? Quiza, nada. y si no he inventado
nada, lo he recibido todo del Otro en el cara-a-cara. Pero este hecho
ha pasado desapercibido. Seria muy fécil explicar historicamente
por qué, pero lo cierto es que la experiencia del cara-a-cara es la

primera experiencia humana, y es la mas rica de todas; por ello va

118

118



a poner en cuestion a la ontologia de la totalidad, en la cual todos
nosotros somos nada, porque justamente cuando el Otro no es
reconocido, es reducido a nada. De ahi entonces que se lo pueda
patear, se lo pueda volver "estiércol de las plazas" como dice
Bartolomé de las Casas.

Ya veran, mas adelante, cudl es el mecanismo que usa la
totalidad para desconocer al Otro, constituirlo en enemigo,
eliminarlo como heroicidad y estar en inocencia. Pero continuemos
todavia con la cuestion.

LA ANTROPOLOGIA DE LA PALABRA

El Otro irrumpe primeramente no como manifestacion. Para
la fenomenologia o el pensamiento existencial los entes
se manifiestan porque son phainomena; phainomenon es
"lo-que-aparece". Pero el Otro no solamente aparece, sino
que es una epifania, en el sentido que es a través de su rostro que
irrumpe lo exterior a la manifestacion; es una revelacion, y
revelar es poner de manifiesto el misterio de su libertad,
mediante su palabra provocante, reveladora. Si €l se queda callado
no sé su misterio, por mas que se lo pida y se lo suplique, no lo s¢,
y, aunque ¢l me lo diga, nunca del todo estaré¢ asegurado de su
veracidad.

Quiere decir, entonces, que el cara-a-cara comienza por ser una

pregunta, pero pregunta que siempre es ya una respuesta, porque
el Otro al responderme me dice algo, pero me lo dice desde un
insondable abismo.

119

119



El Otro habla y su palabra encuentra en mi, no un ojo, sino un
oido. Para los griegos y los modernos, el mundo es el ambito de la
luz, lumen, el "intelecto agente" es la luz que ilumina. Lo inteligible
es lo iluminado. Pero la palabra del Otro esta mas alla, en la
oscuridad; de tal modo que su palabra irrumpe desde mas allé de
la luz, para ponerme en cuestion cuando me dice, por ejemplo:

"Yo tengo derechos que no son los tuyos". Si ¢l tiene derechos
que no son los mios, su palabra es interpelante y ante su palabra
puedo o no tener oido. Entonces se trata de otra antropologia, no
la del ojo y de la luz (la filosofia nos ha ensefiado que todo es ojo
y luz). "706 einai éstin" (el ser es) decia Parménides, pero también:
"el pensar (noein) y el ser es lo mismo". "Lo mismo" es el ser que
la vision del ser: aqui esta la cuestion.

Al Otro no lo veo como libre, como exterioridad; no lo puedo
pensar, es impensable, porque el Otro, €I, se revela desde él, de tal
manera que estd mas alla del /ogos; es lo que buscaba Feuerbach,
es lo que buscaba Heidegger. "Mas alla de la totalidad esté el Otro
en su libertad, en su palabra que irrumpe en mi mundo; pero en el
fondo, si es realmente de otro, irrumpe siempre como interpelacion,
porque surge desde mas alla de la totalidad, como lo que todavia
no tiene sentido, porque justamente estd mas alla de todo sentido.

Si habla como lo que ya tiene sentido quiere decir que es Ontico,
mundano. Si subo al émnibus y pago el boleto, este acto tiene
sentido, es comprendido y por lo tanto el conductor me da el vuelto;
todo es normal. Pero si alguien subiese al 6mnibus y no pagara, y

el conductor lo mirara a la cara y este alguien le dijera: " ;Qué
hay?", provocandolo agresivamente, entonces se produciria una
experiencia de ruptura de la cotidianidad. Alli se cumpliria la
irrupcion del Otro, porque lo que ya tiene sentido es la palabra

120

120



univoca, es la palabra no interpelante, es la palabra totalizada, es
la palabra dominada. Ya vamos a ver como.

EL OTRO COMO EXTERIORIDAD Y BARBARIE

El Otro que es interpelacion es por ello exterioridad. Voy a llamar
exterioridad a aquel &mbito que estd mas alla de la totalidad, porque
es como el no-ser, es como la nada (B del esquema 3). Para los griegos,
los que estaban més all4 del muro de la ciudad (Heraclito, llamaba al
muro de la ciudad el logos, el ser), de la Magna Grecia o de Anatolia
(donde estaban Efeso y las pequefas colonias griegas), los llamaban
barbaros. Lo que esta mas alla de la civilizacion es la barbarie, nos
ensefia un autor argentino del siglo XIX que escribi6 Civilizacion y
barbarie®. La civilizacién es la totalidad y la barbarie es lo que esta
mas alla de la civilizacion, es el no-ser. Entonces llega el espaiiol a
América y se pregunta: “;El indio es hombre?”” Ferndndez de Oviedo
nos aclara que es un hombre, es decir “un animal racional y de la
misma estirpe de la Santa Arca de No¢, pero que se ha vuelto bestial
por sus costumbres”. Decir que se ha vuelto bestial es decir que es
bestia, pues ha perdido su racionalidad, y si ha perdido su racionalidad
ha dejado de ser hombre para ser solo ente; por lo tanto el indio es un
util, una cosa a “disposicion-de”. Es asi como los espafioles piensan
Hispanoamérica; si el indio es un sin sentido, nada, hay que educarlo
y hacerlo civilizado, europeo. El indio recibira su ser de la civilizacion,
vale decir en la ciudad, intramuros. Lo extramuros es lo barbaro, la
negatividad; la libertad del Otro es extra-muros, es negada. Quiere
decir, entonces, que solamente es afirmada en la totalidad como luz y
como sentido.

Y bien, esa luz, ese mundo y esa totalidad que muestra todo como
fenémeno sera la negacion del Otro, sera una ontologia inmoral.

121

121



LA LOGICA DE LA TOTALIDAD

En la experiencia del cara-a-cara yo reconozco al Otro como
lo que esta mas alla de mi mundo. Por lo tanto, estoy reconociendo
el limite de mi mundo; me estoy reconociendo no-unico, sino finito.
Ya veremos la significacion que esto va a adquirir casi al final de
estas conferencias.

Cuando me reconozco finito y cuando reconozco al Otro como
otro (mas alld de la vision y de la luz, de la inteligencia y razéon
europeas, de la razoén de Hegel), puedo avanzar hacia el Otro como
¢l es. Levinas, un filésofo todavia europeo pero ya en la
exterioridad de Europa, llama désir lo que querria traducir como
"amor-de-justicia"; es el amor al Otro como otro por el hecho de
ser alguien, es decir, de ser hombre, aunque todavia no lo conozca;
aunque de ¢l no sepa nada, porque el respeto del Otro como otro
es un acto que no puede ir en la linea de la razén o de la inteligencia.
Todavia nada sé de ¢l y lo que sé no es realmente lo que esté siendo
ahora como proyecto, como futuro, pero puedo encontrarlo en un
acto de amor. Esto se opone a la posicion de Hegel o de Platon.
Cuando uno comienza a estudiar el eros platonico, advierte que
éste no es sino el amor de "lo mismo" por "lo mismo". Ya veremos
qué significado tendra esto en la erotica.

En cambio, otro sentido tiene el dgape, un amor que va mas
alla de si mismo, es decir que va mas alla de la totalidad. Si algiin
pensador se acerca a esto es Agustin cuando dice: "Hay dos amores;
hay un amor a si mismo que es el amor de la totalidad y un amor al
Otro" (¢l dice al ser, pero en realidad es el Otro). Este tipo de
amor que es un amor de gratitud y es el inicio, acto realmente

122

122



creativo, diria que es el acto supremamente humano: el ser capaz
de amar a alguien que esta mas allé de la totalidad de mi mundo.
Solamente cuando amo al Otro como otro puedo aceptar su palabra,
puedo confiar en ella; porque lo amo como otro acepto lo que me
dice como fidedigno. En cambio, si no amo al Otro, lo envidio, lo
odio, me entristezco de su bien. Cuando lleg6 el espafiol a América,
vio que el indio tenia oro y plata y que los colocaba en los templos
-jmiren qué manera de usar el oro ...!-, entonces llevo los metales

a Espana para que Carlos V los usara contra los luteranos y fuera
por ultimo a los bancos de Inglaterra, lugar mucho més digno que
los templos de los indios... a los ojos del hombre moderno europeo.

Asi pues, cuando envidio al Otro y me entristezco de su bien,
le saco su bien, y de esta manera lo niego, y como lo niego porque
lo odio (lo odio porque no me alegro de su bien) desconfio de
todo lo que me diga. ;Por qué? , porque es inculto, porque lo suyo
es fetichismo, hechiceria, como las inmolaciones de prisioneros
que los aztecas ofrecian en el altar del dios Sol. Aquello era ““.ho-
rrible"; sin embargo, cuando los espafioles los ultimaron en mucha
mayor cantidad al dios "oro" en las minas, eso era perfectamente
"natural".

(Qué les parece mas digno para un indio, morir como un burro

de trabajo en la mina o en la Casa de la Moneda en Potosi, dando
vueltas alrededor de la noria para imprimir monedas de plata, o
morir en un altar levantado al dios Sol? Ustedes saben, que los
que morian en el altar del dios Sol, morian dignamente, como
hombres, y no chillaban ni gritaban, porque aunque hubieran caido
prisioneros sabian que estaban alimentando al dios Sol; por ello
era una muerte digna de hombres. En cambio los que morian

123

123



instrumentos del dios "oro" tenian una muerte mas indigna. Sin
embargo, esa muerte, es, en el fondo, justificada por las Leyes de
Indias.

Deciamos, pues, que uno, al no amar al Otro como otro,
desconfia de su palabra. Su "palabra" es, en este caso, nada menos
que todas las culturas indias que fueron tenidas por cosas
insignificantes, por mas que el Inca Garcilaso intentara revelarla.
No creo en su palabra, y si no creo en su palabra: ;cémo voy a
esperar su realizacion? No hay ninguna esperanza en el Otro como
otro, lo que se espera mas bien es totalizar a ese otro en mi mundo
como una parte del mismo.

Y bien, es aqui y ahora donde puedo, solo ahora, plantear lo
que llamo la "l6gica de la totalidad". Es una logica asesina e
inmoral, que pasa por ser la naturaleza de las cosas. El libro mas
importante de Levinas se llama Totalidad e infinito; en él comienza
por decir: "El arte de preveer y ganar la guerra llega a ser el
ejercicio natural de la razén".

LA ONTOLOGIA INMORAL E IDEOLOGICA

(Coémo funciona esta 16gica? Cuando digo "logica", quiero
decir el discurso de la totalidad. La totalidad tiene un discurso, un
modo racional de irse moviendo a partir de sus supuestos. Después
funciona como un argumento, como un teorema matematico y llega
a su conclusion exacta, cierta.

A la totalidad la debemos considerar éticamente. La ética es la

filosofia primera, no la ltima; es la introduccion a la filosofia,

124

124



porque ustedes van a ver que hay actitudes €ticas al comienzo del
pensar. Debemos dar vuelta a todo, porque nos habian ensefiado
que la ética viene después de la antropologia pero no es asi: la
metafisica y la antropologia ya son frutos de una cierta opcion
¢tica y hay que empezar por ella.

Se nos dijo que "el ser es, el no-ser no es" (Parménides). "jQué
inocente!" o "jqué abstracto!" dirdn ustedes. No, jqué colonizador!
El no-ser son los barbaros, ellos no-son. y como el no-ser no es,
pues solo el ser es, ;qué pasa entonces? Al Otro se lo pone en el
mundo; y el inico mundo "que es" es el que tiene el dominio del
todo. Para Aristoteles (vamos a verlo mucho mas claramente
después), el vardn libre de Atenas "es" el hombre; los varones
esclavos no son hombres, y la mujer no tiene capacidad plena
electiva y el niflo esta en potencia. De manera que los tnicos que
son hombres, son los varones libres, los tinicos miembros de la
polis, porque solamente él es un zoon polirikon, animal politico:
el varon libre de Atenas y de sus confederados. Es decir, que todos
los varones no son hombres (los varones barbaros no lo son) y
todos los varones esclavos tampoco, y las mujeres no lo son porque
sienten obediencia al varon, y los nifios no lo son porque no estan
educados.

(Qué ha pasado para llegarse a una afirmacion tan alienante?
Lo que ha pasado es que, de hecho, un grupo ha constituido a su
mundo -en el sentido que indiqué antes: totalidad de sentido,
proyecto, fundamento-, en el mundo natural y divino; ha divinizado
su mundo y dice que es eterno y, ademas, que es natural. De manera
que ser virtuoso es actuar segun la naturaleza. Necesariamente,
pues, cuando afirmo que es natural lo que es de mi mundo, si otro

125

125



es de otro mundo, ese otro es antinatural, porque no es de mi
mundo. De este modo, el Otro es negado como otro, es interiorizado
al mundo como cosa y, a su vez, es definido desde el ser de la
totalidad, que no es sino el ser de un subgrupo dominante.

Es asi como, de pronto, la ontologia se mancha de sangre. Esta
ontologia se transforma de pronto en "ideologia". ;Qué significa
esto? Significa que ahora estd comenzando a encubrir todo lo que
sea el mundo. Tapa el sentido real del mundo y a la vez, niega el
mundo del Otro. Es decir: una pequefia porcion de los mundos
posibles se arroga el derecho de ser "el mundo". Ustedes se
preguntaran: "Concretamente ;a qué se refiere el profesor?" Trataré
de mostrarles, més adelante, lo que esto va a significar en el siglo
XVI, en el siglo XX, en Europa, en América Latina y en Viedma,
porque esto no es abstracto, sino concreto y proximo. Tan concreto
que es hasta peligroso sefalarlo.

Esta logica instaura la guerra como el origen, ;por qué? Porque el
Otro por mas que sea dominado, esclavo (en griego se decia doiilos,
cuando empiece a usar la palabra en hebreo las cosas van a funcionar
de otra manera), en alguin momento logra escapar de la pedagogia que
le dice que €l s6lo es esclavo "por naturaleza". Como decia Martin
Fierro:® "en mi ignorancia sé que nada valgo". Si él dice que nada vale
todo estd perfecto para el sistema; mientras se crea nada la totalidad
funciona muy bien. Pero un dia Fierro se rasca la cabeza y dice: "No
vaya a ser que valga algo...". Ese dia, comienza la "ldgica de la
alteridad", pues cuando comienza a dudar de que no vale, en el fondo,
ya quiere salirse de la totalidad, para irrumpir en un orden donde ¢l
sea respetado como otro. Pero el dia que hace eso debe pasar la barrera
del muro de la ciudad (flecha b del esquema 3) y el dia que quiera

126

126



pasar el muro serd la ciudad la que muera, porque el orden primero (/
del esquema 3) tendra que dejar lugar al orden nuevo (/]). Pero antes
que pase el muro, el que creyd que valia algo, es asesinado, muere.
Por esto "la guerra es el origen de todo", porque antes de salir serd
asesinado. Por esto el hombre mata al hombre, la humana es la tinica
especie que mata a otros individuos de su especie.

Hay razones por las que el hombre declara la guerra. ;Por qué
hay tantas guerras? Las hay porque el hombre domina al hombre
y, cuando el dominado intenta decir: "soy otro", lo matan. Se lo
mata de muchas maneras: o por la pedagogia que se hace mucho
mas eficaz para que el hombre vuelva a creer que es nada; o por la
represion que le quita toda posibilidad de andar en ese camino; o
por ultimo, simplemente, porque se lo mata fisicamente, y cae asi
muerto como Socrates. El hecho de que el fil6sofo sea perseguido
o muera asesinado no es nada accidental, casi diria que, cuando
no muere, es porque no ha sido del todo filésofo.

Ahora podemos entender por qué "la guerra es el origen de
todo". La guerra es la que hace que subsista la totalidad. Por esto
Levinas indica que la guerra, el arte del éxito se ha transformado
en la racionalidad misma. Al que intenta abrirse a la exterioridad,
se le dice que ésta es el no-ser; el decir el no-ser es lo falso y lo
falso es lo contrario a la verdad, que es el sistema. Entonces, antes
que diga el error, llega el héroe y mata al Otro, recibiendo por ello
los honores patrios, la medalla del honor. Es claro que hay muchos
tipos de héroes: San Martin o Hidalgo no son lo mismo que Cortés
o Pizarro. Cortés fue el que conquisto al indio, de la misma manera
que César a las Galias; en cambio, San Martin no conquist6 a nadie,
sino que libertd a un pueblo: son dos cosas muy distintas.

127

127



Esta l6gica, entonces, es una logica que no tiene salida. Ella
afirma que el no-ser no es, y de este modo le permite al guerrero
de la totalidad (griega o moderna), conquistador de América y de
todas las naciones que hoy llamamos subdesarrolladas, ir a la
conquista del no-ser. Esta ldgica considera que los americanos no
son hombres, no-son, y por ello, justamente, se les hara el regalo
de recibir el ser; al darles el ser se les dara la civilizacion y todo lo
que estd vigente en lo que vamos a llamar después el "centro"
(Europa, Estados Unidos, Rusia).

LA LOGICA DE LA ALTERIDAD

Sin embargo, hay otra ldgica; es la que voy a llamar: "Logica
de la alteridad". Esta l6gica comienza por el cara-a-cara; el
reconocimiento del Otro mueve de un modo muy distinto al que
de esta manera acepta al Otro como otro. Solamente de este nivel
puede decirse que hay la paz, que hay el amor, y, por lo tanto, que
se instaura la historia. Cara-a-cara significa enfrentarse al Otro
como otro; sin embargo el Otro como otro es siempre, y al mismo
tiempo, parte de un sistema, pero como oprimido. Aquel a quien
tengo como otro, exterior a la totalidad, al mismo tiempo es siempre
algo inserto en un sistema, de tal manera que, como dice Levinas
(a quien por ahora sigo): "El Otro es por definicion metafisica el
pobre". He dicho metafisica, y adviertan que uso la palabra
estrictamente como neologismo, porque si la totalidad es la physis,
la meta-physis; es el Otro, lo realmente real, lo que esta mds alla
(meta-) de lo ontoldgico, mas alla del ser como luz.

Ahora bien: el problema del Otro como otro, del pobre, del
oprimido, ;qué tiene que ver con la ontologia o la metafisica? ,

128

128



(1o se trata acaso de un problema sociologico? Tiene que ver con
la metafisica, porque justamente llamo pobre al que esta "fuera"
del proyecto, de la totalidad y, por lo tanto, de todos sus valores
de sus mediaciones. El pobre tiene como futuro no el proyecto de
la totalidad, sino otro proyecto, pero su proyecto no es vigente.
En la Edad Media, en el siglo IX, cuando el mundo vigente estaba
constituido por la Iglesia, por una parte, y, por otra, por el sistema
feudal, ;quién era el pobre? Era justamente el burgués que se abria
un camino labrado con sus manos. En este momento el burgalés
era el Otro del mundo medieval, porque ni el honor ni la santidad
le eran atribuidos; €l era un miserable, un pobre, aunque lleno de
dinero.

El Codigo de Hamurabi, antiguo ya (una piedra negra pequefia
que estd en el Louvre), dice: "Yo he hecho justicia con la viuda,
con el huérfano y con el pobre", -estas palabras nunca las hubiese
escrito un griego, ni tampoco un moderno-. Veamos la significacion
que tienen. La viuda, no es cualquier mujer, sino que es la mujer
sin casa, y la mujer sin casa en el mundo mesopotamico es el Otro,
porque es la que estd a la intemperie. El huérfano, no es como
todos los hijos, sino que es el hijo sin casa, el que esta a la
intemperie. Y el pobre, en este caso, es el nada, sin la ciudad, sin
valor. La viuda, el huérfano y el pobre, los tres, son la exterioridad
de la totalidad, y el que es capaz de hacer justicia con ellos se abre
a la exterioridad y tiene una nueva experiencia del ser. Justamente
Hamurabi era semita. Aristételes nunca dijo es lo en la Etica a
Nicomaco; €l dijo, mas bien, que "el amor es de los iguales a los
iguales" y, por lo tanto, amor para los que estdn dentro de la
totalidad. No se puede amar al que es despreciable, porque el amor
de los griegos es intrinsecamente aristocratico. Hamurabi tiene

129

129



Esquema 4. La logica de la alteridad

totalmente otra experiencia. Es otra manera de vivir el ser. Los pue-
blos semitas son los que descubren la experiencia de la que estoy
hablando, la descubren histoérica y culturalmente; pero
metafisicamente, quiza, no ha sido pensada hasta el siglo XX.
Solamente a partir de este otro tipo de categorias, es por lo que de
pronto podra ser planteado nuestro problema, el problema de una

filosofia latinoamericana de la liberacion de nuestras clases oprimidas.

EL TRABAJO COMO SERVICIO

La légica es, entonces, en el cara-a-cara, el respeto por el Otro.

Uno, dentro de la totalidad (7), viviendo el cara-a-cara descubre

130

130



en el Otro el que esta a la intemperie (2). ;Cual es el acto que uno va

a cumplir con respecto al Otro? Un acto por el cual uno se va a entregar
en la gratitud, y ese acto ya no es praxis, que era, lo hemos dicho, la
actualidad en el mundo para cumplir el proyecto. Marx dice que la
practica va a cubrir o cumplir las necesidades. Bediirfniss en aleman,

0 besoin en francés es la "necesidad"; y asi "necesito" lo que "me-
falta" dice Sartre. Pero lo que "me-falta" es mi poder ser mi propio
proyecto. En cambio, el Otro como pobre no me falta, lo que a él le
falta no me falta a mi. De tal manera que si yo le hago un servicio, no
lo hago por necesidad, sino por €l. Ese acto ya no es dntico ni ontoldgico
porque llegue hasta el fundamento, sino que es trans-ontoldgico porque
se abre a la exterioridad. No me refiero a la gratuidad del homo ludens
de Marcuse, de Fink o de Heidegger, hombre que juega por actuar
fuera del sistema como los hippies, no; fuera del sistema, pero para
servir al Otro en un acto gratuito y, sin embargo, historico. Este acto
tiene un nombre, y ya no puedo usar ninguna palabra griega ni indo-
europea, porque ni los indo-europeos ni los griegos entienden jamas

la experiencia del Otro. Tengo que recurrir a los semitas de nuevo y
encuentro la palabra haboddh que en hebreo significa "trabajo", trabajo
en el sentido fuerte, y hebed significa siervo de Yahvé, el
revolucionario, el profeta.

Esta figura sera encontrada después por Hegel, meditando las
cartas de San Pablo. Como ustedes saben, Hegel estudio6 cinco
afios teologia, s6lo que en vez de convertirse en pastor luterano,
como lo habia pensado en un principio, se decidi6 por fin por la
filosofia. En realidad toda su filosofia no fue més que un
cristianismo vaciado y racionalizado; puede decirse que fue el
filésofo mas anticristiano que uno pueda imaginar, al mismo tiempo
que el mas panteista de todos los modernos.

131

131



La cuestion del hebed (siervo) tiene mucha importancia, porque

de alli parti6 la dialéctica del sefor y el esclavo. Lo que pasa es
que el hebed, el siervo, era un esclavo para el griego, pero el hebed
no tiene nada que ver con dotilos (en griego) en el sentido de
esclavo, sumiso instrumento del sefior, sino que /#ebed (siervo)
viene de haboddh que significa "trabajo", lo hemos dicho. Es el
"trabajador", en el sentido que es el que en la totalidad, escuchando
la palabra del Otro, produce el servicio, que es un acto "trans-
ontologico" (flecha e del esquema 4). Esta palabra significa ir "mas
alla" de la totalidad de un sistema, jugarse por el Otro que estd a

la intemperie. Por lo tanto ponerse codo a codo con ¢l. El término
"liberacion", como "trabajo", también es usado después con un
valor simbdlico y cultural. Se dice, por ejemplo, que estaba Moisés
en su mundo y escucho la voz del Otro que le dijo: "He visto a mi
pueblo esclavizado en Egipto, lehitzalo", en hebreo esta palabra
significa: "sacalo de la prision". Justamente, simbdlicamente, la
totalidad es prision; liberar a alguien de la carcel es dejarlo en
libertad; eso significa "libéralo".

EL SERVICIO DE LA LIBERACION

"Liberacion" como "trabajo" es estrictamente el acto
transontoldgico del que en la totalidad escucha la palabra del Otro
(que irrumpe como interpelacion desde mas alla del sistema,
cuestionandolo) y se juega por €l. Ahora, el que se juega por el
Otro como el hebed, termina por ser perseguido, que se avanza
como el rostro del hombre ante el cual todos vomitan, escupen y
se rien, porque habiendo franqueado el muro de la ciudad se queda
a la intemperie. Aqui aparece todo un problema. Sécrates murio,

132

132



pero no sabia por qué, pues carecia de las categorias para pensar
su muerte y las razones que dio no son las reales. Su muerte si es
real y tuvo un sentido: franque6 los muros de la ciudad y se quedo
a la intemperie. Por eso es por lo que sus jovenes discipulos
interpretaron que la muerte del maestro era la mas real de sus
ensefianzas. Advierten lo dificil que es la tarea del pensar. Si el
pensar quiere ser un pensar critico de la totalidad: ;como pensarla
criticamente, si no saliéndose de ella? Pero si salgo, me quedo a la
intemperie. Solamente muriendo a la cotidianidad del mundo es
como acontece el pensar filoséfico. El que no renuncia a la
cotidianidad no puede ser fildésofo. El que se guarece en la
seguridad de la totalidad estd muerto y no puede pensar. Lo Unico
que puede hacer es memorizar "lo mismo" y repetirlo. Aqui, de
pronto, se nos vuelven inttiles todos los esquemas y nos damos
cuenta de que el pobre es la realidad por ser pensada, y que
justamente ¢l es América latina, porque con respecto a Europa
que es la totalidad, América Latina esta a la intemperie y nunca ha
sido pensada. De aqui surgird todo un cuestionamiento.

La filosofia de la liberacion seria asi la auténtica "filosofia de

la miseria", la que tiene por tema al pobre, al oprimido, al no-ser
mas alla de "lo mismo".

Sefialaré de paso un hecho interesante: la palabra habodah que

significa "trabajo" o "servicio", es el acto que también los
sacerdotes cumplian en el templo de Jerusalén: el servicio divino.
Vale decir, habodah es un acto liberador, y al mismo tiempo es
culto. Los maestros de la 16gica de la alteridad, que eran los
profetas, decian: "No quiero sacrificios, sino misericordia". Es
decir: no quiero servicio divino, sino como servicio al pobre.

133

133



Porque mal puede rendir culto alguien al Otro absoluto, si no se
juega por el Otro concreto e histdrico. Esto no lo vieron ni
Kierkegaard, ni Feuerbach porque no fueron suficientemente
criticos. En cierta manera, sin embargo, pueden servirnos de
introduccion a nuestro pensar contemporaneo latinoamericano. No
podemos seguir a Hegel ni a los hegelianos, no podemos seguir a
los fenomendlogos ni a los existencialistas, porque ellos se imitan
unos a otros. S0lo podremos seguir a los criticos de Hegel para
poder continuar, pero siendo mas criticos que ellos mismos, es
decir, pensando a partir de categorias nuevas.

LA CREACION DEL ORDEN NUEVO

Y bien, hay entonces una logica; esa ldgica se mueve de tal
manera que el que dentro de la totalidad escucha al Otro como
otro, escucha su palabra que viene de mas alla de lo que para ¢l
era el ser; del ser en el sentido griego y moderno que no es el esse
latino. El esse viene todavia de otro ambito mas alla del horizonte
del mundo; el esse como esse (sistere latino, es el ambito de la
realidad; lo que pasa es que hay una realidad exterior todavia al
mundo como ontologia).

Lo mas real de todo lo exterior al mundo es otro hombre, porque
es justamente libertad. Esto lo he dicho muy rapido, pero es para
indicarles hasta qué punto filésofos, tan dejados de lado, tales como
Zubiri y a €l me refiero, dicen muchas cosas mas de las que uno
pueda imaginar, y, de paso, son de nuestro mundo hispénico.

Pareceria que en Espafa no hay ya filosofos, los hay, pero lo que
pasa es que a veces no los conocemos.

134

134



El Otro, entonces, que se revela, surge mas alla de lo que
para mi es el ser; pone en cuestion mi modo de ver las cosas.
Me juego por lo que €l dice, sin interpretarlo todavia del todo,
porque ¢l lo dice, ya que el fundamento desde donde lo dice
todavia no lo he comprendido. De manera que no puedo
interpretarlo sino por analogia y, lanzandome tras lo que ¢l,
como quien necesita ayuda, me propone, €s COmo avanzo; ese
avanzar juntos que es el "servicio" es el acto historico
propiamente dicho. Aquello que era un todo tnico, sera
desquiciado; un nuevo todo se forjara al servicio del Otro; un
nuevo orden. Ese nuevo orden no es mera expansion dialéctica
de "lo mismo" como fue Hispanoamérica respecto de Espafia,
sino que desde el Otro surge lo nuevo.

Un gran pensador antihegeliano dice justamente: "Desde el
escuchar silencioso surge la comunidad" (aqui hay toda una
metafisica del silencio)’, Aquel que es capaz de escuchar
silenciosamente al Otro como otro es el que puede constituir una
comunidad y no una mera sociedad totalizada. Por esto el mismo
autor explica: "La fiesta del origen de un pueblo es siempre la
fiesta de la liberacion".

Cuando nosotros festejamos el 25 de mayo o el 9 de julio’ ;no
festejamos la liberacion? Claro que si, y asi lo ha hecho siempre
la historia. No debiéramos sin embargo festejar el 12 de octubre y,
sin embargo, lo hacemos. 12 de octubre: jfiesta de la raza...! ;De
qué raza? ;De la hispanica o de la india? Si es de la india, mal
podemos festejar, porque en esa fecha fue oprimida. Entonces
estamos festejando la raza de los espanoles. ;No es una paradoja;
una contradiccion?

135

135



LA OTREDAD DEL PUEBLO

La fiesta de la liberacion es la fiesta del pueblo. Ahora bien, el
pueblo es el Otro. Hablamos del pueblo pobre, el pueblo de los
analfabetas para los alfabetizados, cl pueblo de los incultos para
los cultos. Lo interesante es que, justamente porque carece de
cultura, ese pueblo tiene garantias de no alienacion. En cambio
nosotros no podemos decir hasta qué punto estamos o no alienados,
porque ya no sabemos quiénes somos. Los "incultos", en su
exterioridad a la civilizacion, estan siendo el punto de apoyo de lo
real. De ahi que la filosofia tenga que abrirse al pueblo, escuchar
sus mitos e interpretar sus simbolos, porque ahi estd lo nuestro
oculto. Cuando le pregunto a un alumno por una obra de arte y
menciona la "Novena sinfonia" o la "Gioconda", yo, que estoy en
Mendoza, lo interpelo: "y ;las acequias mendocinas?", "y ¢los
modos de podar las parras y de tocar la guitarra, los han olvidado?"
(De qué tipo de arte estamos hablando? Estamos alienados...
(Donde estd nuestro pueblo? Nada. No sabemos nada.

Es decir, en el fondo, somos parte de la totalidad dominadora;
no permanecemos en el cara-a-cara que escucha al Otro; estamos
muertos porque estamos en el pasado. Lo paraddjico del dominador
es que haciendo de la totalidad lo natural y divino, la hace eterna
y es por lo tanto insuperable, porque si fuera superado moriria; lo
estabiliza todo. Y, por lo tanto, afirma el pasado. Alguien dijo (les
pido que s6lo tengan en cuenta la ldgica de la proposicion): "Deja
que los muertos entierren a los muertos"; es decir, como la totalidad
esta dialécticamente muerta en tanto totalizada, el que se encargue
de continuar viviendo en la totalidad esta muerto. Pero "tq,
sigueme"; es decir: sal de la totalidad, juégate por el futuro. Quien

136

136



dijo esto era un hombre que usaba metddicamente un pensamiento.

La filosofia, sin embargo, nunca ha logrado descubrir esa logica
explicitamente.

Entre la ontologia de la totalidad y la relacion con un
Absoluto alterativo, esta la relacion con el Otro que es
antropolégica, y eso habia sido dejado de lado. En efecto, los
griegos pensaron el ser, que era el fundamento, como divino;
vinieron los cristianos y determinaron la alteridad como
teologica; y la alteridad como teoldgica constituyé al hombre
como persona. Vinieron después los modernos y negaron al
Absoluto como alteridad y afirmaron al hombre como sujeto.
Finalmente -permitanme la osadia- vinimos los
latinoamericanos y, por primera vez en la historia mundial,
afirmamos a otro hombre como el Otro, no solo como persona
o clase social, sino como pueblo, como cultura "periférica"’.
Es la aparicion de la antropologia. Es decir, los medievales
vieron al Otro solamente como Absoluto; en cambio nosotros
podemos ver al Otro como indio, como negro africano esclavo.
Surge por primera vez el Otro como hombre, que a su vez puede
ser epifania del Otro absoluto. De ahi entonces, que cuando
Nietzsche dijo: "nuestras manos estan llenas de la sangre de
Dios", quiso indicar que las manos de la totalidad europea estan
llenas de la sangre de otro hombre. Como ese hombre es la
epifania del Otro absoluto, al matar al hombre mataron la
epifania del Absoluto y por eso quedaron solos. Cuando esa
Europa empiece a perder seguridad sobre si misma y tome
conciencia que nuestra subordinacion respecto de ella ha
desaparecido, entonces surgira para Europa la posibilidad de
abrirse al Otro, a las naciones pobres del mundo.

137

137



Europa no puede liberarse por si, somos nosotros los que
debemos interpelarla. Nuestra filosofia irrumpe en Europa y le
proclama: "Ustedes, con su ego cogito, nos han totalizado como
cosas dentro de su mundo; cuando nos respeten como otros,
entonces, solo entonces, ustedes mismos podran ser libres". De
manera, que no se va a encontrar en Europa la salida de Europa,
sino que son los oprimidos los que mostraran dicha salida. Seremos
nosotros las naciones pobres. ;Por qué? Porque las naciones pobres
son el futuro de la historia.

Todo lo dicho de Europa vale atin mas para Estados Unidos.

LA FILOSOFIA LATINOAMERICANA COMO DE-STRUCCION

Hasta aqui no he hecho sino destruir un lenguaje y proponer
algunas categorias. Es a partir de estas categorias como podremos
ahora pensar. Es necesario primero destruir una maquina para
construir una nueva y la filosofia latinoamericana, por mucho
tiempo todavia, tiene que ser destruccion del muro para que por la
brecha pueda pasar un proceso histérico.

(Observan que la tarea no es facil? Recuerdo que cuando aparecio6
La dialéctica hegeliana, un comentador de Buenos Aires (algunos
"portefios", de paso, creen que lo saben todo) escribio: "Este autor,
que dice hablar de América latina, lo inico que hace es comentar a
europeos". Dicho comentador no se da cuenta de que para descubrir
nuevas categorias, con las cuales nos sea posible pensarnos a nosotros
mismos, hay que comenzar por hablar como los europeos y, desde
ellos, probar sus limitaciones, destruir el pensamiento europeo para
dar lugar a lo nuevo. Por lo tanto, durante mucho tiempo tendremos

138

138



que hablar con Europa y conocer muy a fondo lo que ellos piensan,
porque de lo contrario pasamos por su lado, sin lograr quebrantar el
muro. Es necesario meterse muy dentro y hacer estallar ese
pensamiento. Hay que conocer muy bien los puntos débiles de su logica
y saber donde poner la dinamita que lo destruye. Solo que la destruccion
a la que se alude frecuentemente es accidental, en tanto que la nuestra,
pienso, es total, porque es justamente la novedad de lo distinto.

Lo aqui dicho lo he expuesto en Lovaina hace muy poco (en febrero

de este afio 1972), ante profesores de la universidad de Lovaina y un
grupo de doctorandos latinoamericanos; se imaginan ustedes cémo

les cayd todo esto. Esto mismo, expuesto ante un publico europeo,
produce muy otro efecto. No tienen objeciones ante algo que para
ellos mismos es nuevo. Podemos poner en cuestion a Heidegger, Kant,
Hegel, y muchos otros, porque somos exteriores a ellos y hablarnos
desde esa exterioridad. Es alli donde surge la verdadera originalidad,
no del que se cree original, sino simplemente del que es original, porque
es otro que ellos. Pero para ello debemos surgir de lo nuestro, que es
nuestra historia, nuestro pueblo, nuestra opresion; todo esto que
desprecidbamos, cuando lo Gnico que teniamos como futuro era el
proyecto de la cultura de ellos.

NOTAS

Expresion popular que indica que algo esta caliente o es nocivo.

Se trata de Domingo Faustino Sarmiento.

Personaje protagoénico de una famosa obra de José Hernandez, en la que se
describe la existencia del gaucho argentino.

Se trata de Rosenzweig.

siglo XIX.
Mas adelante se explicara su sentido.

139

Fechas que conmemoran la liberacién Argentina de Espafia en los comienzos del

139



II

LA ETICIDAD DE LA EXISTENCIA Y
LA MORALIDAD DE LA PRAXIS LATINOAMERICANA

El tema de hoy, sera continuacion de los de ayer; entrara de
lleno en la cuestion ética. Esta dividido en dos exposiciones. A la
primera, la llamaré: "la eticidad de la existencia"; a la segunda:

"la moralidad de la praxis". Como la denomino la moralidad de la
praxis latinoamericana, quiero comenzar por una introduccion que
titularé "la historica"; vale decir, una interpretacion de la historia
mundial. Dedicaré a ello pocos minutos, aunque esta cuestion
puede llegar a ocupar varios cursos de historia de la cultura. Quiero,
sin embargo, que nos situemos primero en América latina para

que, cuando descubramos lo dicho ayer en nuestro continente,
sepamos ya de lo que hablamos.

141

141



A) LA HISTORICA

La historica seria entonces una interpretacion de la historia
mundial, en vistas de la comprension de lo que es América latina.
Podriamos empezar desde el origen, desde el origen del hombre,
pero vamos a comenzar en la gran revolucion neolitica, y repasar
el hecho, bien conocido ya, de que hay seis grandes columnas
culturales neoliticas, seis sistemas instrumentales que se llaman
las altas culturas. La primera de ellas, es la de la region
mesopotamica (alld en el cuarto milenio antes de Cristo); la
segunda, la del Egipto; la tercera, la del Valle de Indo (veinticinco
siglos a.C.); la cuarta la del valle del rio Amarillo; y luego, sobre
el Pacifico (el Pacifico no separa sino que une), la cultura mayo-
azteca, ya desde el comienzo de nuestra era; finalmente, el Imperio
inca, que en el siglo XV corona sus mas grandes emperadores.

La prehistoria

Tenemos las seis grandes culturas, como columnas centrales
de la historia mundial. Esas seis grandes culturas estan unidas por
centros que las relacionan; asi, la Mesopotamia y el Egipto estdn
unidas por el Mediterraneo oriental, que va a ser el &mbito donde
se jugara lo que llamaré la proto-historia latinoamericana. Toda
esta region esta unida por las culturas de las estepas y los desiertos
del norte con el Extremo Oriente. Por su parte, América, la América
pre-hispanica; estd unida por las culturas del Pacifico que
continuamente llegan a nuestras costas. De esta manera, América
latina, por las grandes culturas de la meseta mexicana, de los incas
o los muiscas, entra ya en la historia mundial, en la pre-historia.

142

142



Esto es de gran interés para nosotros, porque nuestra pre-historia
es ya exterioridad de lo que va a acontecer después.

El segundo momento, segiin mi punto de vista, de la historia
mundial (que no le toca a América latina y por eso lo llamo, mas
bien, la protohistoria) va a acontecer de aqui en adelante hasta la
partida de Colon de Espana. El conocimiento de este periodo es
necesario para saber quién es Colon, que un dia llegara a nuestra
tierra, y para comprender como va a enfrentarse (para usar las
categorias ya trabajadas) la totalidad a la alteridad del indio. El
Otro serd el indio. También podremos ver como continuara la
historia para comprendernos hoy, en 1972.

La proto-historia

La proto-historia comienza a gestarse por un doble proceso:
Primero, el de un grupo de pueblos al norte del Mar Negro y del
Caspio, que se los llama indoeuropeos (como los hititas y los
frigios; los griegos y los italicos; los celtas y los germanos; los
medos y los persas; los arios y los chue-chi, que llegan hasta la
China)'. El grupo indoeuropeo logré en los hindues y en los griegos
su maxima expresion; la mas logica y coherente filosofia en Grecia
y las mas grandes obras misticas en el mundo hindd. Tenemos ya
una tarea filosofica: ver la coexistencia de todos estos pueblos
desde una misma experiencia acerca del ser. El ser es "lo visto"; en
esa experiencia se fragua la primera apertura al ser como totalidad.

En cambio, en los desiertos arabigos surgen otros pueblos: los semitas

(Ios acadios, asirios, babilonicos, fenicios, hebreos y después el Is-
lam)®. Estos pueblos tienen otra experiencia del ser. Son los que han

143

143



descubierto que el Otro como libre es el sentido primigenio del ser.
Esa experiencia de la que hablamos anteriormente, de una manera
sistematica, se descubre historicamente en el enfrentamiento de los
pueblos indoeuropeos y de los pueblos semitas. La proto-historia
americana termina de la siguiente manera. Hay un momento, cuando
estan vigentes el gran Imperio romano, el gran Imperio persa, los
reinos hindues y el Imperio chino, en que practicamente el
pensamiento indoeuropeo ha ocupado la region civilizada del
continente euroasiatico. Estamos, por ejemplo, en el afio 300 después
de Cristo’. Pero poco después se produce la cristianizacion del Imperio
romano y, a su vez, la expansion del mundo arabe. De modo que si
volvemos a mirar el mapa en el afio 700, observariamos que de pronto
los arabes han llegado hasta la India y han conquistado parte de la
misma; una experiencia judeo-cristiana ha ocupado la historia romana,
toda la region de los germanos. Es decir, se ha producido una cierta
inversion y hay una como semitizacion del sentido del ser. Si para los
indoeuropeos todo era divino, para los semitas las cosas son reducidas
a criaturas.

El enfrentamiento: expansion de la ecumene europea

Se produce, pues, la cristianizacion del Imperio romano y, a su
vez, de la Peninsula Ibérica; ésta se constituye en cristiandad,
Coldn, que parte a América, es el fruto de todo este proceso. Colon,
que llega a América en 1492, afio en que los Reyes catdlicos toman
el reino de Granada, significa -ahora si- el enfrentamiento entre el
indio y el espafiol; ese enfrentamiento es de suma importancia,
porque es el cara-a-cara originario de América del que hemos
hablado. Colon, antes de descender y de preguntar el nombre de la
isla, y como esa isla lo salvaba le puso el nombre de San Salvador.

144

144



Ponerle un nombre es como dominar ya su ser. No pregunto a los
indios como se llamaba la isla; le puso el nombre.

Vean ustedes, el destino de América se jugo antes de que el
conquistador descendiese de sus naves a la primera tierra
descubierta. ;{Por qué ponerle un nombre era ya dominarla? Porque
Colon venia ya desde la ecumene, la ecumene que era la totalidad
latina, la cristianidad de los cruzados y de la Reconquista. Este
era, evidentemente, para el mismo Colon, el inico mundo, porque
fuera de ese mundo estaban los infieles arabes. "Infieles", es decir:
hombres por ser todavia humanizados, no-ser, barbaros. La
totalidad de la cristianidad era lo que daba sentido y civilizacion.
Coldn con esa experiencia milenaria sobre sus hombros, llega a
América y enfrenta al indio, y lo enfrenta entonces como el Otro,
pero lo incluye inmediatamente como parte de su mundo; mas
adelante veremos de qué manera.

Division del mundo en "centro" y "periferia”

En el siglo XV, las ecumenes coexistentes antes de la conquista

espafiola eran las siguientes: los mayas y los aztecas y los incas;

el mundo latino y el mundo bizantino; el mundo arabe; la India y
la China. Pero, después, Espana llega a América; la conquista. Y,
de inmediato, Portugal primero, y luego Holanda e Inglaterra, van
a dar vuelta al mundo africano y van a tocar la India, la China, el
Japon. El mundo arabe rapidamente empobrece por muchas
razones, sobre las que no puedo detenerme ahora’. De tal manera
que después también el europeo conquistara al mundo arabe en el
siglo XIX. De pronto, cambia rapidamente la fisonomia del planeta
porque ha aparecido un "centro" y, en cambio, todos los otros

145

145



Esquema 5. El "centro" y 1a" periferia" dependiente.

CENTRO

' Estados

Unidos

América

latina

Mundo Su.d‘e'ste
arabe PERIFERIA asiatico
Africa
negra

mundos que han recibido el impacto conquistador del centro
constituirdan lo que voy a llamar, de ahora en adelante, la
“periferia”.

Dice Heidegger en la Introduccion a la metafisica: "Lo que
acontecia en Europa se multiplica después en nimero en Rusia y
en Estados Unidos". En efecto, al mismo tiempo que Espafia llega
a América, Rusia llega a Siberia, en el mismo siglo XVI 'y cuando
los espafioles descubren el Mar del Sur, los rusos descubren
también el Pacifico. Es decir, Espafia, Inglaterra y Rusia, son los
polos o puntos de expansion de la inica Europa que conquista al
mundo y establece una cierta unidad a partir del centro. No hay

146

146



sino la expansion de "lo mismo", habiéndose avasallado la
exterioridad de todas las otras culturas u hombres que, hasta este
momento, eran ecumenes externas, coexistentes. Ahora, la cuestion
estd justamente en que este centro se ha creido inico y ha creido
que ser hombre es ser europeo. Por eso es por lo que entonces se
preguntaba: " ;son los indios hombres?", " ;son los hindues
hombres?", " ;qué son los chinos?" y esto se lo preguntaba desde
su propio ser. Es decir que el hombre europeo media o juzga a
todos los demas hombres desde su propio proyecto.

Dependencia latinoamericana

La preponderancia hispénica fue el primer momento
constitutivo del ser de América latina, que era colonia aunque se
la llamara "provincias". Después viene la gesta de la independencia
de Espafa, pero América latina se torna neocolonia inglesa y luego,
por ultimo, norteamericana. Es decir, la historia de Latinoamérica
es una historia de dependencia, de dominacion. Esto es sabido, es
evidente, pero la filosofia nunca ha pensado, ontologica y
metafisicamente, este hecho de la dependencia de nuestro ser.
Dependencia que no es solo econdmica, sino que es politica,
religiosa, cultural, antropolégica; dependencia en todos los niveles
de nuestro ser.

A partir de esta realidad, ya bien situada, veremos aspecto por

aspecto el problema latinoamericano, desde una interpretacion
filosofica. Es decir, destruyendo las categorias que nos impidan
ver lo nuestro, y descubriendo las que nos remitan a lo nuestro,
podremos plantear el primer tema.

147

147



B) LA ETICIDAD DEL FUNDAMENTO

Vimos ya que el hombre es un ser en el mundo y el ultimo
horizonte de su mundo es el fundamento. Para todos los clasicos,
como el fundamento es lo primero, ¢l es ontolégicamente como
es, no puede ser ni bueno ni malo, sino que es el ser. Y bien, si
vivo en Europa, en su mundo, el fundamento del ser europeo pasa
por ser el ser mismo. Pero aqui hay ya una cuestion: si llegaramos
a descubrir que hay una exterioridad a este mundo; tendriamos un
punto de apoyo desde el cual podriamos preguntarnos si ese
fundamento es bueno o malo; es decir, preguntarnos si el proyecto
es justo o injusto. Descubririamos entonces que esta totalidad no

es la Uinica, ni es divina, sino que es una posible entre otras, fuera
de ella.

Si pienso que soy, que soy en el mundo y que el horizonte de

mi mundo es final, el fin es el fundamento de todo lo que yo haga
en mi mundo y por lo tanto, como digo, no es ni bueno ni malo,
sino que es el ser. Es lo que decian los clésicos, Aristoteles, el
telos (el fin) o la fysis es el ser, el fundamento del bien ontico; el
ser mismo no es ni bueno ni malo. Pero si descubro que ese mundo
no es fodo el mundo posible, sino un mundo, entonces, desde la
exterioridad, tengo un criterio para empezar a ver si el fundamento,
el proyecto es bueno o malo. Este es, pues, el problema de la
eticidad del fundamento. Si no tengo exterioridad, no puedo ni
siquiera hacerme la pregunta y por eso los griegos no podian
formularsela.

Sin exterioridad no hay respuesta para el problema del mal.
(Qué es el mal para aquellos que piensan que el hombre es un ser

148

148



en el mundo, que este mundo es totalidad y que esa totalidad es
unica?

El més interesante en este tema de los grandes fildésofos indo-
europeos (porque es la gran crisis del mundo griego y después
Hegel repetira esto exactamente) es Plotino, que vivio en la
Alejandria del siglo I1I después de Cristo. Plotino en un momento
de la Enéada se pregunta: " ;Qué es el mal?" y responde que en el
hombre el mal acontece porque tiene cuerpo; pero el cuerpo no es
el mal primero (Plotino piensa que el cuerpo es el origen del mal,
porque nos inclina mediante los deseos a las obras perversas), sino
que el mal primero es la materia. El cuerpo no es mas que una
porcion de materia determinada por una forma que es un alma
humana. La materia es el mal primero; es la que determina al ser;
el ser como tal es indeterminado (esto tendra una gran importancia
para el pensamiento contemporaneo). El ser es lo Uno originario,
y es, por ello, lo perfecto. Pero este Uno se deposita, se determina,
se divide; es "esto" o "aquello"; es una mesa, una silla, una piedra,
un arbol. La determinacion del Uno en la pluralidad es producida
por la materia. La materia es asi el préton kakon, el mal originario.
Es asi como hay cosas diferentes, diversas y las cosas diversas,
como diferentes, son el mal. ;Por qué? , porque la diferencia es la
destruccion de lo originario Uno. ;Cudl seria entonces el bien en
este caso? El bien seria el retorno a la unidad y la
desmaterializacion o pérdida de la determinacion; en el caso del
hombre, aquel que se recuperara y fuera a la unidad seria el hombre
perfecto.

Hay pues un movimiento que es a la vez ascencion y retorno
(el retorno de Nietzsche). En primer lugar, es ascesis, por esa

149

149



necesidad de ascender; la ascética, como negacion de la materia,

es el ntcleo de la doctrina plotiniana. El mal es el cuerpo; el bien

es el retorno del alma a la unidad. En segundo lugar, es un dualismo,
porque el alma es participacion de lo Uno, en tanto que el cuerpo
que participa de la materia es su negacion.

La inmoralidad de la ética moderna totalizante

Dirijamos la pregunta sobre el mal al pensamiento moderno
europeo, y veamos qué nos responde, por ejemplo, Hegel. Para ¢l
también, el ser en su origen es en-si e indeterminado; es decir, en
el origen el horizonte no es todavia algo en particular, puede ser
todo pero no es algo. En el horizonte estd lo indeterminado, luego
viene la determinacion, la diferencia. El ser en-si, que se opone
por su parte a la nada, deviene algo, y lo algo es cada ente
determinadamente diferente a otro: no es otro.

Esta determinacion (lo dice en la Filosofia del derecho) es
justamente el mal, porque hace que algo sea particular y en la
medida que permanece particular y no va hacia lo universal
(movimiento de retorno) continua siendo el mal.

Tomemos un ejemplo mas concreto: Soy un hombre y tengo
una voluntad. Si quiero mi bien como particular -dird Hegel-
reafirmo la determinacion, por lo tanto no me vuelco en lo comun;
ese egoismo hace que no pueda colaborar con lo universal, que
seria, supongamos, lo nacional. Al no colaborar con lo nacional,
el mal consiste en dejar al ente como un particular cerrado e
imposibilitarle el que retorne a lo universal. Mientras que, cuando

150

150



pongo lo propio, lo particular, en aras de lo comun dice Hegel, en
este caso el bien se cumple, justamente, en el bien comun. Y si
fluyo de mi familia a mi nacion, de mi nacidn a la historia univer-
sal, y de ésta hasta el origen que es el absoluto, entonces, solo
entonces, se cumple el proceso del bien.

El mal es, entonces, la determinacion; el bien es el retorno a lo

indiferenciado, el absoluto. Adviertan que aqui se trata del concepto
de totalidad: el retorno a la totalidad como lo indiferenciado es el
bien. Del mismo modo los brahamanes de la India pensaban que
cuando deseo "esto" o "aquello" me particularizo; al particularizarme,
amo; y al amar algo me pluralizo. Lo que debo hacer, por el contrario,
es liberarme de las cosas no amandolas y, por lo tanto, no siendo
violento (la no violencia proviene de esta actitud ética hindu). De
esta manera retorno por el nirvana al Braham y el Braham es el Ser,
como origen indeterminado, donde dejo de ser yo, para ser todo. Para
los hindues en esto consiste la perfeccion, pero también lo es para
Plotino y para Hegel, porque "el pensar que piensa el pensamiento"
de Hegel es el retorno a la unidad indeterminada.

Esta explicacion del mal es sin embargo, insatisfactoria. La
cuestion ha sido planteada equivocadamente, porque el mal es algo
totalmente distinto. Si no lo pensaramos asi, no podriamos
comprender el mal que se cumple en América. Si explico el mal
como la fijacion de la determinacion particular en desmedro del
bien que es la totalidad como ensefia Hegel, la totalidad europea
justificaria entonces que los europeos puedan dominar a todo
hombre, cuando en realidad son narcisistas que no han
comprendido qué es lo que ha pasado con "el afuera" que ellos
instrumentaron en su totalidad.

151

151



(Qué es, entonces, el mal?

El mal ético como totalizacion totalitaria

Esta vez, tomaré un texto que, como expresion de un mito,
puede valer para un andlisis filosofico. Se puede tomar un texto
del Popol Vuh de los quiché de Guatemala o el Emuna Elish que
es un mito de la Mesopotamia, pero tomaré el mito de Cain y Abel,
que es muy conocido, pero que casi no ha sido hermenéuticamente
tratado.

El mito de Cain y Abel muestra simbolicamente una situacion

real, cuyo analisis nos conduciré a una vision distinta del problema
del mal. Cain es la totalidad y Abel es el Otro. Lo que pasa es que
Cain, por razones que aqui no interesan, mata a Abel. {Vean como,
de pronto, aparece el mal! El mal ya no es la determinacion, sino
la eliminacion de la alteridad; es justo la contrario que para Hegel.
Si el mal es la determinacion, el bien es la totalizacion; en tanto
que si el mal es la eliminacion del Otro, entonces la totalidad
cerrada es el mal y no el bien.

Analicemos ahora otro mito, el de Adan. Adan escucho una
palabra de tentacion que le decia: "Seréis como dioses". Se lo dice
una serpiente, que en el Medio Oriente es el simbolo del mal; la
serpiente le propone a Adan una fruta. Esta fruta, que nada tiene
que ver con lo sexual, tiene relacion con el arbol de "la vida", y la
vida tiene que ver con la realidad univoca del todo. Es justamente,
la tentacion de totalizacion, del panteismo, aquella que le dice:
"T1 eres la totalidad".

152

152



En esto consiste la tentacion: en sugerirle que sea el Absoluto,
la totalidad; y totalizarse es lo mismo que haber matado a Abel.

Los dos mitos, el de Adan y el de Cain y Abel, indican
exactamente lo mismo: el fratricidio como fetichismo. La muerte
del Otro es la primera falta y no es, como piensa Freud, la muerte
del padre porque Freud no advirtié que no es al padre a quien se
mata, sino al viejo, cuestion muy distintas. De todas maneras, la
muerte del Otro es totalizacion y la totalizacion es justamente el
mal.

(Se dan cuenta que esta nocion de mal es inversa a la de los
gnosticos y a la de Hegel? En el otro caso el mal era la pluralidad,
mientras que en este caso el mal es la eliminacion de la distincion.
Porque si "dejo-ser" al Otro, al otro que yo, somos distintos,
plurales y esto es el bien. Mientras que cuando lo elimino y lo
hago "uno" (el "Uno" era para Plotino la perfeccion) en esto
consiste el mal.

Inmoralidad de la conquista

Sélo utilizando categorias distintas, que permitan comprender
como el mal es justamente negacion de la distincidon, es como
podemos entender ahora el mal de la conquista de América.

Llego el espafiol a América; el espafiol se encontrd con el Otro,
con el rostro del indio (aqui, en la Patagonia, también el general
Roca® se encontré con el Otro, que era el indio, ese indio que
ustedes, a veces, todavia pueden ver en las estancias) y, desde su

153

153



mundo, no respetd al Otro, sino que tomo al indio y lo introdujo

en su mundo como instrumento a su disposicion; era el
encomendado que explotaba sus tierras, que servia para esto o
aquello. Los indios pertenecian a una cultura cuyos contenidos
eran barbarie, salvajismo o hechiceria; era nada, negacion. Por lo
tanto: ;qué hizo el espafiol? Nego al Otro y lo incluy6 en su mundo
como cosa, es decir, matoé a Abel o mejor, lo dejé en vida para que
trabajase a su servicio. Esta alienacion la hemos expresado en la
flecha d del esquema 4.

Ahora si, podemos darnos cuenta de que el enfrentamiento de
la conquista fue la expansion de "lo mismo" a "lo mismo".

El mundo indio se hizo hispano; mejor, el mundo espanol se
hizo hispano-americano; después el mundo europeo se hizo
mundial; "lo mismo" progreso a "lo mismo" y entonces, América
latina, el mundo arabe, el Africa Negra, el sudeste asiatico, la In-
dia y la China, vinieron a ser las seis grandes regiones del mundo
que, no respetadas como otras, fueron incluidas en la totalidad. Es
decir, hubo fratricidio; alienacion o esclavizacion del Otro dentro
de una totalidad mundial dominada por el "centro". Esto es el mal
en el orden mundial.

Este mal lo descubrié Bartolomé de las Casas en el texto que
les cité ayer, cuando indic6 que los que se llaman cristianos
(adviertan que todos pueden ser llamados cristianos, porque tanto
los espafioles, como los holandeses, ingleses, norteamericanos o
rusos a su manera ya que son también los descendientes del Imperio
bizantino) redujeron a los indios a la mas dura y aspera
servidumbre.

154

154



Bartolomé de las Casas en el siglo X VI, habla de la opresion,
la dominacion y la servidumbre y nos propone la dialéctica del
sefior y el esclavo. No es Hegel el que inventa esta dialéctica, sino
que ¢l mismo la estudia en un texto de Filipenses 2,7. Se trata
pues del mal de los ultimos cinco siglos, no de la ultima guerra o
de los Ultimos momentos, el mal de los ultimos quinientos afios.
Ya estamos cerca del medio milenio, porque estamos a 480 afios
del descubrimiento de América, ocurrido en aquel 1492. Muchos
de nosotros veran el cumplimiento del medio milenio de la
dominacion y esclavitud del hombre americano. Y bien, ésa es la
falta de Europa, la falta que cubre los ultimos quinientos afios; es
la dominacion del "centro" sobre los hombres conquistados.
América latina no salio mas de esta situacion. Basta con hojear
una historia economica de América para ver cudl es la situacion.

La dependencia latinoamericana

Nosotros hemos sido robados. ;Les parece fuerte la palabra?
Es muy simple: los indios tenian oro y plata en sus tumbas, en sus
templos, en sus minas, este oro fue hacia el "centro". Lo tenia el
inca, su oro fue hacia el centro. Cuando ya no hubo méas oro ni
plata que robar, entonces, fueron las materias primas hacia el
"centro", las cuales, sin embargo, fueron perdiendo cada vez mas
su precio en el mercado internacional.

Hace poco, me encontraba en Marruecos y visitando la
universidad arabe en Marraquesh del siglo IX, pude observar un
fantastico patio de marmol de Carrara decorado. El guia nos hizo
saber que ese marmol se habia comprado a razén de un kilo de

155

155



azucar por un kilo de marmol; mientras que ahora habria que pagar
toneladas de azucar para obtener un kilo de marmol de Carrara
labrado. Esto nos habla de la depreciacion que han sufrido las
materias primas; antes, por unas bolsas de café un pais
latinoamericano podia obtener casi un auto; hoy debe ofrecer diez
veces mas de café para obtenerlo.

La materia prima pierde valor en el mercado internacional, lo
cual significa que el "centro" gana cada vez mas. Esto es,
éticamente hablando, un robo. No hay otro nombre. Porque si a
alguien le pago menos de lo que merece, le estoy robando, y cuando
ese robo es centenario, no hay manera facil para que la gente robada
salga de su situacion de opresion. Podria salir de ella rompiendo
la dependencia; la ética puede mostrar que romper esa dependencia
no solamente no es un acto malo, sino que es el acto bueno por
excelencia que se puede cumplir.

El bien como "si-al-Otro”: justicia

El bien, en este caso, no es el retorno a la unidad o la afirmacion
de la totalidad, sino justo al contrario: el bien es el si-al-Otro. El
bien es decirle a Abel: "Si, puedes vivir", que es lo mismo que
afirmar: "No me creo el Absoluto o totalidad porque reconozco al
Otro". Es decir, el bien es haber reconocido en el indio otro hombre
y haberlo tratado como tal. Fueron muy pocos los que hicieron
esto. Bartolomé lo descubrio, pero no tuvo el apoyo necesario para
conseguirlo. Las experiencias socialistas de las reducciones
jesuiticas fueron, en nuestro pais, uno de los poquisimos casos en
que se intento, realmente, partir de la exterioridad del indio y

156

156



construir algo desde ¢l mismo; sin embargo, hubo mucho
paternalismo. Cuando los jesuitas fueron expulsados en aquel 1767,
(qué se hizo con los indios? Se los vendié como esclavos en el
Brasil; el resto los mataron. Ahora podemos visitar las reducciones
jesuiticas, y podremos ver las ruinas que dejaron. jVean hasta qué
punto somos violentos! Solo cuando la violencia se torna en contra
nuestra, nos damos cuenta de ella. Todas las matanzas que se han
hecho en nombre de la "civilizacion" las olvidamos pronto.

En conclusion, el bien ético es el si-al-Otro y, por lo tanto, es
justicia; es cumplir lajusticia y respetar al Otro como otro, dejarlo
ser; es permitir que sea en plenitud lo que realmente es.

La liberacion enajenada

Vamos ahora a plantear una cuestion, muy traida y llevada,
pero que pocas veces se entiende en su significado real. Se trata
de la cuestion de la alienacion y de la liberacion, que no es mas
que el problema ético de bien y de mal.

Para Plotino, y también para Hegel (en realidad ¢l es quien nos

proporciona el término), alienarse es otrificarse; es decir, alejarse
del origen. En aleman Entdusserung, es un "alejarse-de";
Entfremdung, significa "extranjerizarse". Plotino explica en las
Enéadas que lo Uno se hace otro que si, de modo que lo que se
plurifica, se aleja, se aliena de lo Uno, en el sentido que se hace
plural, material. Liberarse de la materia o del cuerpo es justamente
el retorno a la unidad. De manera que el proceso es, en el fondo,
circular. Nietzsche también habla del "eterno retorno de lo mismo";

157

157



es un proceso de alienacion y de liberacion, pero igualmente todo

esta totalizado. Habria que llamar a esta liberacion: "enajenada",
porque es una liberacion interna a un proceso totalizado. La
liberacion del espiritu para Hegel, por ejemplo, es siempre una

liberacion interna del mismo proceso; no hay alteridad o novedad,

sino retorno (flecha a y b del esquema 4).

Marx, tanto en los Manuscritos del 44, como en los estudios

de Economia politica del 57, sigue siempre vinculado a la
dialéctica hegeliana y por ello sostiene una cierta idea de
"caida" o alienacion del trabajo cuando el fruto del trabajo es
robado por otro. La liberacion seria la recuperacion de lo unico.
Como la determinacion o la fijacion de la determinacion son
el mal, la propiedad privada es el pecado original transmitido.
Asi lo explica explicitamente Marx en E/ Capital, cuando
afirma: "lo que los tedlogos llamaban miticamente el pecado
original, es la cuestion de la acumulacion originaria" que se
hereda como propiedad privada. ;Qué significa esto? Significa
que para ¢€l, el mal original se da como para Plotino cuando se
plurifica el origen’. Cuando alguien tiene propiedad, se fija
por derecho la desigualdad: unos tienen mas y otros tienen
menos ahora hereditariamente. Como decia Rousseau: "El
origen de las desigualdades entre los hombres se dio cuando
uno dijo: esto es mio y hubo tontos que lo creyeron".

La cuestion de que el origen de la propiedad privada es un

robo, esta ya en el Génesis y Proudhon, el Doyen de Lyon, hace

una exégesis de la Biblia para extraer esta doctrina. Pero de todas

maneras, hay que descubrir la ontologia que la sustenta. Unos y

otros tienen propiedad, pero unos tienen poco y otros mucho. Por

158

158



la herencia de la propiedad privada estas diferencias se eternizan,
se fijan, y porque nadie las puede modificar se perpettian en el
tiempo.

El mal es la determinacion y permanecer en la determinacion
es fijar el mal. ;Como hacemos para liberarnos del mal? "Des-
determinando", poniendo la propiedad en comun y permitiendo, no
que cada uno se la apropie, sino que la posea el género humano en
cuanto tal, en cuanto totalidad indeterminada.

Adviertan que, seglin el razonamiento anterior, poner en comun
los bienes es justamente la doctrina del bien dentro y como
afirmacion de la totalidad. Y esto porque detras de Marx esta Hegel
y detras de Hegel la ontologia de la totalidad hasta Plotino y los
griegos. Es decir, la totalidad no ha sido superada en la ontologia
clasica, y la liberacion corre el peligro de ser una liberacion dentro
de "lo mismo". Esto es lo que llamo una liberacion enajenada.

En tanto que la liberacion propiamente dicha puede pensarse,
pero manteniendo un tercer término de reflexion que es el que
anteriormente hemos planteado: si afirmamos la totalidad pero
respetamos la alteridad, descubrimos un nuevo momento dialéctico
para poder pensar la cuestion. Es decir, si tenemos un dominador
y un oprimido, y también el oprimido como exterioridad, podremos
pensar en verdad la liberacion y, al mismo tiempo, la alienacion.

La opresion del indio fue posible porque el indio era otro que
el espafiol que llego6 aqui; no fue respetado sino violentado a ser
mano de obra del espafiol, el cual, de un analfabeta en la Peninsula,
se convirtio en un seflor encomendero. Es decir, se enaltecid, como

159

159



decia Bartolomé de las Casas, y subi6é en muy poco tiempo a grados
codiciados de honor, y redujo al indio a la més dura servidumbre,
tratandole como el estiércol de las plazas. Alienarlo significa
volverlo otro que si, otrificarlo. Alienacidn, en este caso, no es
determinacion por pluralizacidn, sino que es no respetar al Otro
como otro y totalizarlo en mi mundo, totalizarlo en "lo mismo".

La liberacion como novedad creadora

(Qué significa en realidad liberacion? Significa que el oprimido
llegue a ser otro en un orden nuevo. Por lo tanto, la liberacion no
se cumple dentro de la totalidad, como retorno a la unidad, sino
muy por el contrario: es el proceso por la construccion de un nuevo
ambito, de una patria nueva. De tal manera que no hay siquiera
necesidad de matar al opresor, porque el oprimido serd la causa de
la conversion de aquél. Si no hay mas que dos términos, es
necesario matar al opresor, pero si hay tres, puedo, al mismo tiempo
que liberarme, convertir al opresor. Esto ultimo sélo si €l entra en
el proceso porque bien puede ser que no lo quiera; en ese caso
viene la lucha y también la muerte y es muy posible que muera el
opresor, pero también, por supuesto, que mueran muchos
oprimidos.

Lo cierto es que el término de la liberacién como nuevo ambito
ya no es repeticion de lo anterior, sino que es realizacién de nueva
dimension. Y bien, de esta liberacion se trataria cuando hablamos
en América latina de liberacion en el nivel de centro-periferia. La
periferia es lo dominado. Liberacion no es imitar al centro (esto
es lo que nos ensefia, por ejemplo, la television que nos muestra la

160

160



vida del "centro", con sus departamentos y sus cow-boys, y nos
hace desear ser como ellos; si entramos en la trampa estamos
perdidos, porque repetiremos "lo mismo"). En cambio, si pensamos
la exterioridad de tal manera que el mundo hoy unido por el centro
quede atras en vistas de un nuevo proyecto histérico humano,
entonces si, crearemos algo nuevo, al mismo tiempo que dejaremos
al dominador como descartado en un mundo antiguo, en el pasado.
De ahi que este proceso sea el que realmente interesa a América
latina.

Liberacion no es simplemente estar en contra del centro, ni
siquiera significa romper la dependencia. Es mucho més que eso:
es tener la creatividad de ser realmente capaces de construir la
novedad, un nuevo momento historico desde la positiva
exterioridad cultural de nuestro pueblo.

La liberacion latinoamericana es para nosotros el acto supremo,

porque como el mundo ha sido totalizado desde la muerte de Abel
-en el sentido que el otro ha sido interiorizado en el mundo como
cosa-, ella restituird a la cosa, que es un hombre, su exterioridad
humana propia, anterior a su ser dominado. Esa es la gran tarea de
nuestro tiempo, la gran tarea de justicia de liberar al oprimido.
Por cierto ella no es nada facil.

C) MORALIDAD DE LA PRAXIS
Tratemos de plantear lo expuesto en el cuadro de lo que

llamaremos la moralidad de la praxis. Hasta ahora he dicho que la
totalidad que ha alienado al Otro tiene un fundamento, un proyecto

161

161



al que tiende, y he mostrado que ese proyecto es malo porque ha
alienado al Otro. Es un proyecto de dominacién y como tal es
perverso. Asi es como el hombre domino6 al hombre para sacarle
el oro; mat6 al hombre para ser mas rico. Un ejemplo mas. Los
chinos no querian fumar opio, pero los ingleses necesitaban crear
un mercado del opio e hicieron una guerra a la China, para que
¢ésta comprara opio. Los chinos se resistieron y al final los ingleses
perdieron la guerra. Es decir, el centro tiene el proyecto de "estar-
en-la-riqueza"; para poder ser cumplido tiene que alienar a otros
hombres. Ese fundamento es perverso. Aqui se nos plantea una
nueva cuestion.

El proyecto futuro de la liberacion

Hemos hablado solamente sobre la posibilidad de un
fundamento malo y no nos hemos referido al fundamento o al
proyecto justo. ;Cual es la naturaleza de este proyecto? El
fundamento vigente mundial es un proyecto que domina al
oprimido. En cambio, el proyecto futuro, el de una América latina
que, en lugar de ser un continente dominado, fuera un continente
libre, es un proyecto nuevo. Ese proyecto no actual, sino futuro,
es el que llamo proyecto de liberacion®. Esto es lo que los
medievales llamarian primus in intentionem; lo primero en la
intencion es lo Gltimo en la ejecucion. Ahora se trata de pensar
que el proyecto de liberacion, siempre, en toda situacion posible,
es el bueno y siempre el proyecto imperante esta carcomido de
alguna manera por la dominacién; porque en todo proyecto vigente
hay siempre dominacion. Veamos ahora el problema de la praxis.
El tema lo trataremos mas adelante.

162

162



Legalidad de la injusticia

La praxis es la accion y de ella cabe preguntarse: ;cual es su
moralidad? Es decir, {Cuando un acto es bueno? , ;Cudndo un acto
es malo? No hay pregunta mas tradicional, pero debemos invertir
todo lo dicho en la tradicion. En efecto, si como hemos dicho la
praxis es el modo actual de ser en el mundo y si un proyecto
perverso es el fundamento del mundo, el acto que cumple el
dominador, como dominador es perverso, porque domina. Pero al
mismo tiempo que cumple el proyecto cumple sus leyes del
sistema.

En la tradicion se decia que para que un acto fuera bueno tenia

que cumplir la ley. Se identificaba, pues, legalidad y moralidad.

El acto es bueno cuando cumple la ley. Pero las leyes no son mas
que las exigencias del proyecto. Es decir, el proyecto para ser
cumplido tiene ciertas exigencias y esas exigencias como normas
coactivas son las leyes. Pero, entonces, adviértanlo bien, la ley
puede responder a un proyecto de dominacion en el que un hombre
ha sido reducido a cosa. Es decir, puedo dominar al hombre y
cumplir la ley. ;Qué les parece esto? Puede suceder también que
un hombre se juegue por otro hombre en la justicia, pero queda
fuera de la ley, porque la ley presente, que es la positiva, puede

ser injusta con respecto a un proyecto futuro. Este proyecto, por

no estar legalizado, carece de leyes, porque el que estd a la
intemperie, el pobre, no tiene leyes que lo protejan. El que se juega
por el pobre, por lo tanto, va mas alla de la ley. Alguien dijo: "La
ley esta hecha para el hombre y no el hombre para la ley". Cuando
dijo eso se transformo en un hombre sumamente peligroso, en un
subversivo.

163

163



Pensemos la afirmacion: la ley esta hecha para el hombre, pero
no el hombre para la ley. Podemos entonces afirmar que la legalidad
puede ser injusta o que la injusticia puede ser también legal. De
otra manera, que la legalidad del acto puede ser inmoral o que la
ilegalidad puede ser perfeccion humana. Es una afirmacién fuerte
(verdad? Pero eso es saber arriesgarse por el futuro. Esto lo hizo
San Martin e Hidalgo, para ejemplificar con hechos muy concretos.
(Cudles eran las leyes en 1810? Eran las Leyes de Indias, y si San
Martin o Hidalgo las hubieran cumplido no habrian formado el
Ejército de los Andes o el de indios y campesinos. Cuando los
soldados de la ley, que eran los espafoles a los que nosotros
llamamos despectivamente "realistas", aparecian en el rio Parana,
al enfrentarlos San Martin se enfrentaba a la ley, a Espafa, que era lo
unico que existia. La patria la estaba haciendo San Martin, la Argen-
tina no existia, ¢l la estaba creando. Hidalgo estaba creando a México.
De tal manera que ¢l se encontraba a la intemperie. ;Qué les parece?
Ese San Martin o Hidalgo a los que ahora vemos inmovilizados en
estatuas de marmol, como mas all4 del bien y del mal, fueron hombres
que se debatieron en una situacion ética muy dificil y concreta. Estaban
a la intemperie, condenados por el Papa en dos enciclicas, infringiendo
las Leyes de Indias y condenados por sus amigos los militares de la
Escuela Militar de Espana, de la que San Martin habia sido un héroe
por las acciones de Bailén, o sus obispos o Facultad de Teologia.
(Han pensado alguna vez que San Martin fue un traidor del ejército
espafiol? ;Que Hidalgo fue condenado siendo cura por hereje y
excomulgado, fusilado y cuya cabeza pendio en Guanajuato durante
afos? Sin embargo, no dejan de ser por ello héroes liberadores. De
ahi que Rosenzweig diga que los grandes héroes son los héroes
liberadores. San Martin no muri6 en San Lorenzo por un azar; en su
lugar murio el sargento Cabral, ;y si hubiese muerto San Martin?

164

164



Hubiera sido la muerte del héroe que da la vida por la patria no
presente, sino futura. Hidalgo entreg6 la suya hasta la ultima gota de
su sangre.

Ahora bien: el que sepa interpretar al San Martin o el Hidalgo
historicos, no manchard sus manos con la sangre de los héroes en
1972°.

(Se dan cuenta de que la filosofia no es una tarea impersonal y
comoda, sino un deber muy grave? Porque en este momento yo,
como fil6sofo, me quedo a la intemperie. y si no me quedo a la
intemperie es entonces porque estoy dentro del sistema y no pienso
nada, sino que produzco ideologia. Pero lo que debemos realizar
es la destruccion de todas las ideologias. Iremos pensando poco a
poco las consecuencias de lo que hemos dicho; por el momento,
adviertan que los problemas que tocamos se vuelven mas y mas
concretos.

Maldad moral de la praxis dominadora

La maldad moral es justamente la praxis dominadora como
dominadora, es la praxis que hizo del indio una cosa y que después le
encomendo cultivar su tierra, mientras él se cruzaba de brazos. Esa
praxis es la praxis que domina al hombre. Pero no hay solamente una
praxis, hay un ethos. Ethos es una actividad y una actividad hecha
totalidad de actitudes. Hay un ethos dominador y seria muy facil
empezarlo a estudiar; bastaria con tomar el primer libro, del primer
titulo, de la primera ley, de las Leyes de Indias y leer lo que el rey
dice de si mismo, para darse cuenta de lo que es el ethos dominador:

165

165



"Nos, por la gracia de Dios, hemos recibido el sefiorio sobre estas
tierras. ..para ensefar el Evangelio...Yo, el Rey". He aqui un hombre
que se siente realmente sefior de otros hombres y aunque se da cuenta
también de la ambigiiedad de su papel se cree Unico y bendecido por
la divinidad. Tenia también problemas de conciencia, pero la
"aquietaba" facilmente.

El ethos de la dominacién es un ethos que comienza por odiar
al Otro, y porque lo odia, lo niega como a Abel. No confia en su
palabra; cualquier cosa que diga el Otro, que es el pobre, el pueblo, la
tiene como inculta, como nada y por lo tanto no espera su liberacion.
Esperar su liberacion es firmar su certificado de muerte, porque es
aprobar un nuevo sistema. Es decir, es odio, es desconfianza y
desesperanza del Otro. De esta manera todas las virtudes cardinales:
la justicia, prudencia, templanza, fortaleza, no son -como dice
Nietzsche- virtudes, sino mistificacion de vicios. Es decir, las virtudes
imperantes en el ethos dominador son la inversion de la virtud, son el
vicio que aparece como virtud. Por ejemplo, siempre se habla, y en
nuestras escuelas mucho se la inculca, de la virtud del ahorro (los
chicos pagan estampillitas para ser ahorrativos...). ;Qué fue en su
origen el ahorro? Como ya se dijo, cuando Francisco de Asis predicaba
la pobreza y queria la santidad, y el sefior feudal lidiaba por conseguir
el honor, habia otro que atesoraba avaramente la mediacion de su
proyecto. El que queria "estar-en-la-riqueza" era un avaro. Cuando la
avaricia se sublime, se transformara en la virtud del ahorro.

La prudencia es por su parte, el modo de lograr que la
minoria pueda reinar; la prudencia politica es el modo de ganar
una eleccion siendo minoria. En realidad éste y otros tipos de
prudencia no son prudencia sino astucia; es imprudencia,

166

166



mentira y aun, como dicen Aristoteles o Tomdas de Aquino,
falsia, no veracidad, hipocresia, etc.

El acto supremamente bueno

Y bien, ahora se podria plantear el problema contrario: ;Cual

es el acto moralmente bueno, el supremo? Pienso que hay un acto
maximamente malo y hay uno méximamente bueno, y entre ellos,
como limites estamos siempre.

Pocos, muy pocos cumplen el acto suprema mente bueno y muy

pocos tienen el coraje y la posibilidad de cumplir el pésimo o el
peor. Ese acto peor es la conquista de otro hombre; es hacer de
otro hombre una cosa a mi servicio. El conquistador es el peor de
todos los hombres. Nietzsche lo propuso como el supremo de los
hombres. Nietzsche, subrepticiamente pasa por ser el gran critico
de Europa y, en cambio, es el més horrible exponente de Europa.
El propuso como hombre supremo, el superhombre, que es el
hombre que trasciende el orden vigente, el guerrero conquistador.

El conquistador no admite el cara-a-cara, ante el otro, sino
que lo hace cosa. Pero, ;quién es el hombre supremo? El
hombre supremo es el que, estando dentro de la totalidad y
siendo dominador, se compromete con los oprimidos y cumple
el proceso de liberacion; es el que se queda a la intemperie,
sin necesidad y por pura gratuidad, por amor al Otro. Han
habido muchos hombres en la historia que han vivido esa
experiencia, digo muchos, pero con la mano los puedo contar.
El hombre supremo es el que, porque testimonia en la totalidad
la posibilidad de un orden nuevo (eso significa en griego

167

167



martir), es testigo; por ello es asesinado, y por eso lo llamamos
martir. Martir es el que testimoniando el futuro al llegar el
momento critico de salir de la totalidad -por estar indicando

un camino de salida-, la totalidad no lo soporta y lo mata. De

ahi que la muerte del justo es la muerte suprema. A ese hombre
ningln otro puede juzgarlo, porque ha dado la vida; y el que da la
vida es sagrado; y estd mas alla de todo juicio historico.

Bondad moral de la praxis liberadora

El acto supremo es el de liberador: el de San Martin o Hidalgo,
para nombrar héroes que nadie se atreveria a juzgar. Y bien, estos
hombres que cumplen la praxis supremamente buena se quedan a la
intemperie. Esa praxis es la regla con la que se mide todo acto bueno;
de tal manera que si hay algin otro acto bueno es porque se acerca a
este acto. Ante este acto supremo (la muerte del justo que se juega por
la liberacion), el acto peor que se pueda cumplir es el de cosificar al
Otro para que delate lo que no revela. En efecto, lo opuesto a la revela-
cion es la tortura. Tomemos dos ejemplos. Si en el momento del acto
supremo (que es el dar la vida por los oprimidos) y en el del acto pési-
mo (que es el torturar al héroe) se sigue siendo otro que el Otro que lo
tortura, entonces estamos ante el acto limite, ultimo. Piensen ustedes
en Lumumba cuando le estan clavando la bayoneta en su estomago, al
que lo esta clavando, le dice con suma paz: "No te olvides que la
libertad del Congo es lo mas importante”, y cae, cae muerto. Piensen
en aquel que al ser martirizado dijo: "Perddnalos, porque no saben lo
que hacen". Ese acto ya es ultimo, no es solamente supremo, sino que
es sublime, es el acto que mide, que juzga a todo otro acto humano
posible. Es el del hombre que llega a la plenitud de las plenitudes.

168

168



El ethos de la liberacion

El acto de este hombre, del martir, es el fruto de un ethos, pero
no del ethos de la dominacion, sino del ethos de la liberacion. Ese
hombre am¢ tanto a los hombres que en el momento en que otro
cumple el peor acto contra ¢l, aun en ese momento, no puede
cosificar a quien lo ataca, por ser habitual en ¢l el respeto por el
otro hombre. No lo escupe, sino que lo perdona; ese acto de perdon
es hacer al otro, otro. Si lo escupe, lo hace méaquina de tortura y lo
cosifica, pero ni siquiera ese derecho de cosificarle se atribuye.
Esta es una situacion limite, tremenda -dirdn ustedes-. Pero hay
que previvir esa situacion cotidianamente para vivirla después
habitualmente, cuando vamos al almacén a comprar un pedazo de
pan. De lo contrario si no podremos ver al Otro cuando compramos
pan, mal lo descubriremos en un indio que pasa a nuestro lado por
la calle, y exclamd: "Un indio, un cabecita negra, un inculto".
Tengo que situarme en la situacion suprema, para después
interpretar adecuadamente todas las demads situaciones humanas.

El ethos de la liberacion es una actitud constante en el situarse
cara-a-cara 'y es por eso que es un amor al Otro como otro.
Contrario a la desconfianza es un creer en su palabra; contrario a
la desesperanza es esperar su liberacion. Solo ahora si, la justicia
es justicia, la prudencia es prudencia, la templanza es templanza y
la fortaleza es valentia.

Los clasicos decian que la templanza era el dominio de las
pasiones del cuerpo. No es sélo esto, sino mas bien la libertad
ante los bienes. ;Qué es lo contrario de la templanza? El confort.
El hombre que se cree muy templado tiene confort; ha domesticado

169

169



sus placeres, pero tanto teme perder lo que tiene que es un hombre
al que nadie teme, pues si le dicen: "te saco esto..." teme perder
su puesto, su casa, sus juegos... Solamente un "templado", en el
sentido que no teme perder el confort, es un hombre temible que
puede comprometerse en el riesgo de la liberacion.

De ahi, entonces, viene la virtud que los medievales llamaban

"pobreza", que no es estar pobre, sino estar disponible a la pérdida
de todo por jugarse por otro hombre. Observen como se pueden
replantear todas las virtudes desde este punto de vista. La virtud
no es hacer lo habitual (eso lo practica el dominador), sino realizar
lo nuevo, porque el oprimido, el pobre siempre es nuevo y hay

que estar habituado a crear, a renovar, a la novedad. Es decir, la
virtud es potencia creadora, innovadora.

Los temas expuestos constituyen una €tica latinoamericana,
que, de pronto, podria hacernos comprender muchas de las cosas
que hoy nos acontecen. Es necesario invertir los criterios; aqui la
filosofia se vuelve destructiva, pero no para destruir todo, sino
para destruir el muro que impide la liberacion. jVean ustedes su
valor! Tiene el valor de destruir los valores vigentes, como quiso
hacerlo Nietzsche. De los valores negados por el sistema hace los
supremos. Es una tarea muy importante la de la filosofia, y nadie
puede entonces pensar que es etérea, que no tiene sentido, que es
una cosa lejana. Es algo muy proximo que toca a todo hombre.
Sélo en este caso la filosofia volveria realmente a la ciudad, pero
entonces, otra vez correria el riesgo de morir. Y es que si no han
muerto muchos Socrates, es porquela filosofia ha sobrevolado en
la irrealidad; no ha hecho nada. Los que no conmueven ni a unos
ni a otros son los sofistas. El sofista vive de su sueldo, de la

170

170



filosofia, y no dice nada; en cambio Socrates, Platon y Aristoteles
se juegan. ;Recuerdan ustedes como Platon fue a Siracusa, una,

dos y tres veces para hacer un nuevo gobierno y al final fracasa?
(Recuerdan coémo muere Aristoteles? ...expulsado en la Isla de
Eubea por problemas politicos, porque su pueblo (el macedonico)
es criticado en esos momentos. De manera que los filésofos estaban
bien comprometidos en la realidad. Fichte, el gran profesor, es
expulsado de Jena por hablar bien de los franceses, dindole mucha
importancia a la Revolucion francesa en el tiempo de la monarquia
alemana.

Los fildsofos al pensar la realidad han sido fildsofos, pero por
ello su vida ha peligrado, como peligra la nuestra.

NOTAS

Véase este tema en mi obra El humanismo helénico, Eudeba, Buenos Aires. 1977.
Véase mi obra El humanismo semita. Eudeba. Buenos Aires. 1969.
Véase mi obra El dualismo en la antropologia de la cristiandad. Guadalupe. Buenos
Aires. 1974.
La mas importante fue la inflacion del oro y la plata y la pérdida del "centro" del
mercado eurasiatico-africano.
Ademas el parricidio es la respuesta al filicidio anterior.
En la famosa "campaifia del desierto" el general Roca asesin6 a millares de indios
en la Patagonia, en la segunda mitad del siglo XIX.
Véase mi obra Método para una filosofia de la liberacion. Sigueme. Salamanca.
1974. pp. 137 ss.
Objetivo c¢ del esquema 6.
? Tiempo de dictadura militar en Argentina.

171

171



v

LA EROTICA Y LA PEDAGOGICA DE LA LIBERACION

Todo lo que he dicho hasta ahora, es alin demasiado abstracto.
Quisiera mostrarles como puede llegarse a un mayor grado de
concrecion. Quisiera también que advirtieran, si bien todo lo que se
ha dicho parece bastante simple, que es sumamente complejo. Si se
permanece en el plano ontico o ingenuo, la vida cotidiana, ésta va
destruyendo todo lo que hemos logrado pensar. Es necesario que
ustedes mediten antes de repetir, sin mas, lo escuchado. Hay que rumiar
el asunto, porque de lo contrario, muy facilmente se puede creer que
se trata de lo que ya se pensaba en ese sentido, y no es asi. La cuestion
apunta hacia una dimensién mucho mas honda.

A) LA "LOGICA DE LA ALTERIDAD" CONCRETA

Estas conferencias son programéticas, de manera que se trata
de cuestiones que se pueden precisar mucho mas acabadamente.

173

173



Mas tarde advertiran hasta qué punto estas cuestiones exigen
precision. En esta cuarta conferencia, nos referiremos a lo que
llamo "La eroética y la pedagdgica de la liberacion".

El cara-a-cara abstracto

(Por qué erdtica y pedagogica de la liberacion?, porque la
relacion "cara-a-cara" de la totalidad con la alteridad, todavia
es abstracta; es de cualquiera ante cualquiera, como tal no es
aun nada concreto. Pero de hecho, hay una relacion concreta:
el rostro de uno ante el Otro. Voy ahora en cambio a tomar el
rostro de un vardn y el de una mujer, como ejemplo. Esta
relacion varon-mujer es lo que llamo la erdtica.

La erotica es, sin embargo, solo una de las posibles relaciones; las

otras dos son la pedagodgica y la politica. Estas tres relaciones se
condicionan unas a otras en un doble sentido. Es decir, se puede

comenzar por la erética y considerar como condiciona a la pedagogica,

y ésta a la politica, y la politica a la erdtica o al revés. Se podria

empezar por cualquiera de ellas. La manera que elijo para empezar es
la que se me ha ido imponiendo como la mas clara para comprender

el discurso. Lo explicaremos detalladamente, pero antes quiero
mostrar, nuevamente, lo que llamo "la 16gica de la alteridad" o el
discurso de este proceso en su pleno despliegue.

El cara-a-cara concreto: la relacion varon-mujer

Varon-mujer, rostro-ante-rostro. A proposito, hay una obra
titulada El cantar de los cantares que dice: "Bésame con los besos

174

174



de tu boca..."Es en el beso donde el rostro de alguien se hace
rostro para el Otro. El beso es la concrecion primera de la
erdtica, aunque lo pleno de la erotica es el coito, el acto sexual.
Ese es el cara-a-cara eroético. Para los hebreos, cuando un varon
amaba a una mujer la "conocia", era un acto sagrado porque
era justamente el cara-a-cara. Pero ocurre que la mujer no es
respetada como otro por el vardn, sino que desde hace milenios,
entre los indo-europeos, los semitas y ciertamente en América
latina, a la mujer se la hace cosa dominada por el varon. El
vardn domina a la mujer; ése es el tema de la opresion de la
mujer y, a su vez, el de una sociedad machista en la que la
mujer no tiene lugar. A tal punto no tiene lugar que, por
ejemplo, no hay filésofas, porque todo ha sido pensado desde
el "machismo". Ortega llega a decir que "el ser de la mujer es
ser vista por el varon". Si el ser es ser visto, quiere decir que

en la totalidad varonil la mujer juega el papel de objeto, de
cosa, constituida desde un mundo vardén”. Cuando Descartes
dijo: Ego cogito (yo pienso), ese "yo" es el de un varén. No es
jamas el de una mujer. Hasta desde el punto de vista
psicoanalitico se puede ver en las obras de Descartes que es el
"yo" de un varén. La mujer que pretenda pensar esas categorias
no las puede pensar como mujer; por esto no hay fildsofas.
Solamente una mujer que se haga cuestion ontologicamente

de su femeneidad, partiendo de su opresion, y jugandose por

su liberacion, podra comenzar a filosofar.

El var6n domina a la mujer y, en la totalidad varonil, la
mujer cumple entonces la funcidn de parte. En el caso de que
la mujer se liberara, como exterioridad con respecto al varon,
solo entonces se daria el cara-a-cara en la libertad.

175

175



La relacion padre-hijo

Sin embargo, el cara-a-cara en la libertad puede nuevamente
totalizarse en la pareja que llamaria heddnica; la totalidad de la
casa se cierra a un nuevo otro. El nuevo otro mas alla de la pareja,
que es negado, es el hijo. El hijo si es negado es alienado en la
totalidad de la pareja y esa pareja lo domina. Al hijo se lo puede
dominar de muchas maneras: no teniéndolo, asesinandolo, (aborto,
por ejemplo); teniéndolo y educandolo en una pedagogia
dominadora. De este modo entramos al problema pedagogico.

La pedagogia dominadora, en sintesis, es querer que el hijo
sea "lo mismo" que los padres. En este caso el hijo queda también
reducido a ser un objeto de deposito bancario de la pareja, de la
tradicion, de la cultura o del Ministerio de Educacion, que es "lo
mismo". El hijo dominado es totalizado dentro del sistema. Por
ello es necesaria una liberacion pedagdgica. Esta se da cuando el
hijo, desde si mismo, crece y es otro que los padres. Ser otro que
los padres es ser un hermano y es por eso que ahora, solo ahora, se
da la relaciéon hermano-hermano, la relacion politica.

La relacion hermano-hermano

A su vez, también al hermano se lo puede totalizar; esa
totalizacion del hermano es la dominacién politica. Esta sera la
ultima en la exposicion, porque, a su vez, la dominacion politica
permite un condicionamiento pedagogico y erotico.

Los hombres dominan politicamente a la mujer, la mujer
politicamente dominada es a su vez dominada por un varén. El

176

176



varén domina al mundo y la mujer, "ama de casa", educa a su hija
para ser esclava de su varon futuro y al hijo para ser sefior de la
sociedad politica. De este modo, podemos ver que los tres planos
estan muy unidos.

Los cara-a-cara, entonces, son: varon-mujer, padres-hijos,
hermano-hermano; la erdtica, la pedagogica y la politica. Hay
todavia un altimo d4mbito que es la totalidad ultima del hombre
como historia mundial, la totalidad antropologica. Esta, abierta al
infinito, seréd la Alteridad propiamente dicha. A este cara-a-cara lo
llamo: la arqueologica. No lo llamo teologia, sino arqueolégica.
Los filosofos la hemos denominado "teodicea", es decir, el
problema de "lo ultimo" que los griegos llamaban to theion: lo
divino, y que los cristianos con los indoeuropeos llamaron: Dios.

Dios, en realidad, es el nombre indoeuropeo de Diayus, Zeus,

am

Dius, que es el "dios del dia". El Absoluto cristiano no es "Dios"
porque no es el "dios del dia", sino del misterio més all de la luz.
Pero aunque equivocaron el nombre, quisieron decir: el Otro
absolutamente absoluto. Este es el ultimo de los cuatro momentos,
de tal manera que habria una erdtica, una pedagogica, una politica
y una arqueoldgica. Siempre hay una arqueologica. La diferencia
estd en que se afirme la totalidad como divina o se afirme que lo
divino es Otro que la totalidad. Nadie ha dejado de asumir una de
las dos posiciones. El ateo es, simplemente, el que ha negado un
"dios" para afirmar otro. El ateo, absolutamente hablando, no
existe.

Lo importante para el pensar filos6fico es mostrar que la
asuncion o afirmacién de una opcion al nivel arqueologico, supone

177

177



una opcion erotica, pedagogica y politica al mismo tiempo; la
antropologica es la epifania de la arqueoldgica.

Empezaremos por el primer punto. Pero, antes, tengan en cuenta
que voy a resumir un poco las descripciones, porque son tantas las

cuestiones posibles por tratar sobre el hombre y su fundamento,
desde las ciencias positivas humanas que necesariamente deberé
ser sintético. De aqui se pueden sacar fundamentos para pro-
blemas psicologicos, médicos, legales, econémicos, histdricos,
etc. Se trata del fundamento de la existencia humana. Veamos el
primer punto.

B) LA EROTICA LATINOAMERICANA

La simbolica erotica latinoamericana: la mujer india
(COomo se podria plantear la cuestion de una erotica
latinoamericana? ;Como se plantearia la reflexion -aqui hay una
cuestion de método- de la relacion varén-mujer, por ejemplo, en
América latina?

Y bien, metdédicamente, se comienza obteniendo una constancia

de como efectivamente se ha cumplido esa relacion. La mejor
constancia o manifestacion es la obra de arte; el artista es el que
viviendo su mundo lo manifiesta. En concreto, el artista del logos
es el literato. Hay obras extraordinarias en América latina y nos
sirven enormemente. En este caso solamente voy a explicar la
simbdlica erdtica como ejemplo.

178

178



En lo que respecta a la erotica en América latina hay que
comenzar a pensar de la siguiente manera: ;Cual fue la relacion
varén-mujer en la América pre-hispanica? Podremos saberlo
considerando los grandes mitos y simbolos de los pueblos pre-
hispénicos; preguntandonos cudl era la relacion entre los dioses y
diosas. Segiin como éstas fuesen, se podra saber cudl era la erotica
del pueblo. Sobre esto hay constancias muy claras. Por ejemplo,
la siguiente: en el Popol Vuh se comienza el relato por Alom-
Qaholom: la diosa madre y el dios padre de todo. Es decir, ellos
siempre pusieron una pareja -y por lo que he visto en el Museo de
Viedma, también lo hacen los araucanos-, una pareja bi-sexual
como origen del cosmos. Piensan, pues, el origen como una pareja
y, a su vez, piensan primero la mujer y después el varon, porque
casi todos nuestros amerindianos tienen una estructura par en tal
matrilineal. Ciertamente los aztecas, los mayas, los incas, los
muiscas y las grandes civilizaciones son matrilineales. La mujer
es para ellos tan importante que un hijo sin madre es un nadie, y
solamente la madre es la que da la participacion en la familia, por
ejemplo, entre los incas. Aqui vemos hasta qué punto la mujer era
digna. En todos los textos aparece la prioridad de la madre: "Y
vinieron nuestras madres y nuestros padres, nuestras hijas y
nuestros hijos", siempre la mujer primero. La mujer tenia una gran
dignidad, porque entre los pueblos agricolas (no entre los ndmadas,
pero también a veces entre ellos) la tierra madre es femenina;
también la luna es femenina. Vemos pues que los dioses femeninos
tienen una gran relevancia. La mujer tenia un lugar, una presencia
enorme en el pensamiento pre-hispanico.

(Qué representa lo masculino? Lo masculino son los dioses
de los guerreros y de los némadas o no agricultores. Por esto

179

179



entre los aztecas, al gran dios de la quinta edad del mundo
habia que inmolarle la sangre de los hombres, porque sin ella
el sol se apagaria. El sentido de aquellos sacrificios a un dios
masculino tenia como finalidad la defensa del grupo. Pero entre
los incas, era todavia mas claro este dios uranico masculino;
se trataba de Pachacamac, que significa el padre de los cielos.
Exactamente como Ala de los arabes o Jahvé de los judios. El
Inca Garcilaso escribia a los espafioles: "El nombre nuestro de
vue~tro Dios es Pachacamac" y tenia razon; era el gran dios
del cielo, més allé del sol. Vemos, entonces, que cuando
aparecen los pueblos guerreros, no sedentarios, y conquistan a
los agricultores que tienen dioses femeninos, constituyen
imperios de preponderancia masculina en cuanto a sus ultimos
dioses.

Asi pues, las mitologias de esos pueblos indican no solamente
los procesos de conquistas, sino también la vida erdtica cotidiana.
Se comprende, entonces, que la preponderancia de los dioses
masculinos, tenga que ver (entre los mayas e incas, por ejemplo)
con la ofrenda de las virgenes.

Las virgenes de aquellas casas de consagradas de Cuzco eran
dedicadas para ser mujeres del sol. Se dedica a la mujer al sol,
porque el sol es masculino, porque es la presencia guerrera del
masculino o del pastor; por lo tanto habian de ser de la sangre
real, que era la misma del sol. Vivian en perpetua clausura hasta
acabar la vida, guardando asi perpetua virginidad. Ellas podian
preparar los ungiientos que se ofrecian al sol al comenzar cada
dia, pero sobre todo el dia magno, el 21 de junio. El 21 de junio
salia el dios sol para comenzar un nuevo afo; pero si un 21 de

180

180



junio no salia, ello significaba el fin del mundo. El 21 de junio, el
dia mas corto del afio, es cuando comienza el sol a crecer en cl
hemisferio sur. El primer rayo de sol, al salir, atravesaba una
pequena fisura del templo del sol y al llegar al fondo la luz se
reflejaba en placas de oro; con el primer rayo de la madrugada, se
cubria de luz todo el templo. Entonces, saltaban todos de gozo,
porque habia un afio mas de vida para el universo, el imperio y
todos los incas.

A esta gente le hicieron festejar el nacimiento del sol, que
era el 21 de junio, el 24 de diciembre porque en esa fecha los
cristianos festejaban el nacimiento de Jesucristo. ¢Cual es el
motivo por el que se eligid en el hemisferio norte el 24 de
diciembre? Este dia es para los europeos el mas corto del afio;
es igualmente el nacimiento del sol. Era la fecha de una
festividad pagana. Los cristianos razonaron asi: Jesucristo es
el sol de la justicia, pues bien, adoptemos la fiesta pagana; e
inventaron la navidad. ;No es triste que el hemisferio norte
haya impuesto al hemisferio sur, en el que nosotros nacimos y
vivimos, la fiesta del nacimiento del sol el 24 de diciembre?
Eso es dominacion religiosa y litirgica. A estos pobres pue-
blos que tenian sus religiones se las sacamos y no les pusimos
nada en su lugar. Y luego pretendemos negar el catolicismo
popular, la Virgen de Guadalupe, “la difunta Correa” y otros
cultos de nuestro pueblo. Al menos le queda eso, porque lo
que le dimos de poco les vale. ;Cémo podia comprender, ese
pueblo, que se festejara la Pascua, que es la fiesta de la vida,
en el otofio, estacion de la muerte? En tanto que en la
primavera, en septiembre, la religion oficial en el hemisferio
sur no dej6 celebrar a los indios ninguna fiesta.

181

181



(, Ven ustedes como se puede llegar hasta la dominacion religiosa
o simbolica de un pueblo? Al pobre indio le sacaron su religion,
poniéndole casi nada en su lugar; después se oyen quejas sobre el
fetichismo de nuestro pueblo.

La simbolica puede explicarnos muchos hechos. En una carta
del Archivo de Indias del afio 1603, se lee lo siguiente: "La fuerza
y la violencia, nunca jamas oidas en las demas naciones y reinos,
se cumple aqui -esto fue escrito desde Guatemala- ya que son
forzadas las mujeres de los indios contra su voluntad, y las casadas
contra la voluntad de sus maridos, las doncellitas muchachas de
diez y quince afos, contra la voluntad de sus padres y madres, por
mandamiento de los alcaldes mayores ordinarios y corregidores,
las sacan de sus casas, dejan sus maridos, padres y madres sin
regalo alguno, privandolos del servicio que de ellas podian recibir
y van forzadas -y nosotros lloramos las "cautivas™ que solo fueron
cuatro o cinco en comparacion a estas que fueron miles- a servir
en la casa ajena de algunos encomenderos u otras personas; cuatro,
cinco u ocho leguas y mas en estancias y obrajes, donde muchas
veces se quedan amancebadas con los duefios de la casa o con
mestizos o mulatos o negros o gentes desalmadas".

La mujer india, la madre, ;quién hasta ahora la ha recordado?
En la erdtica latinoamericana es a la india a quien deberia ponérsela
en el lugar de honor.

"Los seflores de Tlatelolco, de esta ciudad de México, vinieron
a mi -dice Zumadrraga- llorando a borbollones. Tanto me hicieron
gran lastima y se quejaron, diciendo que el presidente y oidores
les pedian sus hijas y hermanas y parientes que fuese de buen gesto.

182

182



y otro sefior me dijo que el presidente le habia pedido ocho mozas
bien dispuestas para el sefior presidente Guzman, a las cuales yo
dije por lengua al padre Guardian, que era mi intérprete, que no se
las diesen".

Esto es un poco nuestra primera historia. A esa mujer que tenia un

lugar digno y sagrado en la sociedad, aunque tuviese que trabajar
duro, le era imposible pensar en el adulterio. En el Imperio inca esto
no se concebia; si alguien abusaba de una mujer consagrada al sol, no
solamente moria ¢l y su familia y su pueblo, sino que también eran
infecundizados para siempre sus campos, sus tierras. Sin embargo,
jamas fue violada una mujer consagrada al dios sol; nunca en la
historia. Tampoco habia desprecio por la mujer. Si bien es cierto que
el acto erdtico no era "tan romantico", si era profundamente humano
y sagrado. Mientras cuando llegé el espafiol, que casi siempre era un
conquistador, no respetd a la india. Pero, casi diria que no la respetd
por su lujuria, porque al fin una mujer era lo mismo que fuese espafola
o india para un hombre sin ley.

La mujer criolla

La totalidad espafiola no respet6 a la mujer india y la hizo una
cosa a su servicio; es la madre de América y del mestizo. Frente a
esa brutalidad erdtica, surge la mujer hispanica que dice: "Hombres
necios que acusdis a la mujer sin razon, sin ver que sois la ocasion
de lo mismo que culpais" -Sor Juana Inés de la Cruz-. En esa
época se puede entender esa acusacion, hecha por una gran mujer
que es libre ante el vardn, porque se ha consagrado como virgen y
ello le permite descubrir mejor la erdtica de la dominacion.

183

183



Mas alla de la india y la espafiola surge una nueva mujer, la
mujer criolla y mestiza:

"Yo he conocido esta tierra en que el paisano vivia y su rancho
tenia y sus hijos y su mujer", canta Martin Fierro. Es decir, Fierro
tiene una mujer, como fiene un rancho en primer lugar, hijos
después y mujer en tercer lugar.

"Tuve en mis pagos un tiempo hijo, hacienda y mujer..."
Hay que tener en cuenta que cuando Fierro se va al desierto su
mujer tiene que continuar sus trabajos para poder vivir. La mujer
se va con otro varon sin saber quién es. Y como dice Fierro, la
mujer se torna como "barriga de sapo", fria; la mujer se vuelve
fria porque tiene que pasar de mano en mano para poder vivir.
Esta es un poco la historia de la mujer mestiza.

La obra de arte nos muestra nuestra realidad, entre otras, la belleza
de la mujer americana. Alejo Carpentier, en su obra Los pasos
perdidos, nos habla de Rosario como la sintesis de lo que es América.
La describe asi: "Era evidente que varias razas se encontraban
mezcladas en esa mujer, india por el pelo y los pémulos, mediterranea
por la frente y la nariz, negra por la sélida redondez de sus hombros
y la peculiar anchura de su cadera. Llegaba a preguntarme si ciertas
amalgamas de razas menores, sin transplantes de la cepa, eran muy
preferibles a los formidables encuentros habidos en los grandes lugares
de reunion de América, entre celtas, negros, latinos, indios y hasta
cristianos viejos en la primera hora".

Otro ejemplo nos ofrece Romulo Gallegos, cuando en Doria
Bdarbara escribe lo siguiente: "Es bonita, un verdadero tipo de

184

184



belleza criolla, simpatica; interesante como alma, compaiiera de
suefo y sin duda util para un hombre que haya de llevar
indefinidamente esta vida de soledad y de asperezas entre peones

y ganados. Hacendosa, valiente para enfrentar situaciones
dificiles".

Como ustedes pueden apreciar, de la literatura podemos
obtener una vision concreta y latinoamericana -distinta de la
europea, africana, o asiatica- de la mujer. Tenemos en cambio,
muchas dificultades para encontrar en la literatura
descripciones del varon. Esto se debe a que la mujer literata
no escribe sobre el varon; éste es un signo de dominacion.
Cuando escriben Silvina Bulrich o Alfonsina Storni, por
ejemplo, ridiculizan al varén. Este es el primer gesto del que
ha soportado al opresor y, cuando se vuelve hacia €1, no puede
verlo como un igual y tratan de burlarse de ¢l. Es una manera
irénica de defenderse. Una muestra del grado en que la mujer
latinoamericana es todavia dominada, es que no se encuentran
descripciones de la belleza masculina hechas por pluma de
mujer.

También en la literatura, pueden encontrarse descripciones
excelentes del acto erdtico, tales como las de Alejo Carpentier o
las de algunos otros.

He querido explicar en lineas muy generales, como cada uno
de los grandes temas de la erética, la pedagdgica, la politica y la
arqueoldgica, pueden partir de las obras de arte literarias, para ser
interpretadas por el filésofo. Esto es la simbdlica: un interpretar a
partir del simbolo.

185

185



La dialéctica del eros de "lo mismo"

Luego de la simbdlica se da el segundo momento, que es la
interpretacion dialéctica del proceso. Me referiré al mas grande
de los primeros dialécticos: Platon.

El Banquete de Platon es un didlogo que ha sido leido y
comentado muchas veces; sin embargo, en ocasion de un trabajo
de seminario que efectuamos en Mendoza, cuando comenzamos a
leer en texto griego lo escrito por Platon, nos admiramos por lo
que leiamos. ;Por qué? Porque Platon dice que el eros es "el amor
de lo mismo por lo mismo"; es decir, por "lo semejante". En el
principio existia -segiin Platon- el androgino, éste era tan fuerte
que los dioses tuvieron que separarlo en varon y mujer. Cuando el
varon ama a la mujer ama "lo mismo" que era en su origen. El
amor supremo se cumple en la Afrodita celeste, y la Afrodita celeste
es para Platon el amor de los iguales por los iguales: la homo-
sexualidad.

Para Platon, el amor supremo es el amor a “lo mismo”. y “lo
Mismo” es el todo, el ser eterno; el eros de la totalidad es el amor a "lo
mismo". En consecuencia, no puede haber amor a lo distinto, al Otro.
Dice Platon que se ama a la mujer y se accede a ella para generar "lo
mismo": el hijo. La mujer s6lo interesa al varon como mediacion para
concebir al hijo. Cada hombre es mortal, pero la especie humana es
imnortal. Por lo tanto, para que la especie permanezca "lo mismo" es
necesario el hijo para que herede; la mujer es s6lo mediacion. El hijo
es necesario para que sea "lo mismo" que el padre. Observen pues que
en esta erotica, considerada tan bella desde siempre, confirma
ontologicamente la dominacion de la mujer.

186

186



En Aristoteles la cuestion es planteada con mucha mas claridad.

Aristoteles, como ya dijimos, dice que el varon libre es animal
politico, en tanto que la mujer se encuentra bajo su dominacioén y
no tiene autoridad; por eso es necesario respetar al jefe, al sefior
de la familia, al varén. Bajo su dominio estd, también, el hijo,
solo en potencia, y mas abajo el esclavo, instrumento a su servicio;
y ain mas lejos que éste, estan los barbaros que equivalen al no-
ser. En la erotica aristotélica el varon es la totalidad en la que se
incluye, como a su servicio, la mujer. Aristoteles es el mas
dominador erdtico que se pueda pensar; propone una ontologia
coherente de la dominacion de la mujer. Hay que estudiar su Etica
a Nicomaco, para comprender su ontologia de la dominacion.

En la Edad Moderna se repite lo mismo. Lean las apreciaciones
de Descartes, Hegel y Nietzsche acerca de la mujer y podran darse
cuenta. Nietzsche, por ejemplo, se queja de la gente que esta
haciendo de la mujer una persona capaz de pensar; ni siquiera se
molesta en estudiar a la mujer porque la desprecia totalmente. El
eros, para estos fil6sofos, es el amor de lo mismo por lo mismo vy,
en el fondo, parte de la mirada. Toda la erdtica estd siendo descripta
desde la mirada, la vision, la luz.

Y bien, podriamos volver a partir desde cero, para descubrir
otras posibilidades. La otra posibilidad seria el respeto a la mujer
como otra. Entonces, la erotica no convertiria a la mujer en
mediacion para el hijo; tampoco seria una erdtica de la belleza. A
proposito, Levinas hace una hermosa descripcion del eros, distinto
al griego y al moderno. Y es justamente por la descripcion del
eros, que Levinas comienza a vislumbrar la posibilidad de descifrar
la totalidad de Hegel y de Heidegger. Esto, porque la mujer se le

187

187



manifiesta como la alteridad primera. Lamentablemente, no puedo
detenerme en esta descripcion, por razones de tiempo.

Pero demos ahora un paso adelante.

La erotica de la dominacion

La erética deberia ser la relacion varén-mujer en la que la mujer
fuera considerada como otra; no solamente como igual al varén, sino
también como madre del hijo (donde se da la pedagdgica) y como
hermana del hermano (que seria la politica). Estas son las tres
posiciones en las que la mujer debe ser liberada: como mujer del
varon; como madre 'y maestra del hijo y como hermana. Casi todo en
la mujer ha sido erotizado y con ello se ha destruido su capacidad
pedagogica y sobre todo, su capacidad politica. Solo aparece como
objeto sexual.

La mujer debe ser bella y su belleza se comercializa; se erotiza
la relacion econdmica: para vender un automovil, por ejemplo, se
presenta la fotografia de una mujer casi desnuda junto al auto.

Con ello se erotiza el vehiculo y, al mismo tiempo, se lo hace
sentir al varén propietario del automovil y de la mujer. Esto nos
muestra, una vez mas, al varon dominador como centro ya la mujer
alienada como objeto.

Hay cantidad de hechos muy concretos que nos hacen ver la
alienacion de la mujer, a la que se ha relegado dentro de la casa 'y
se le ha asignado la funcién de la educacion de los hijos; en tanto
el vardn elude su responsabilidad de padre para marchar solo a su

188

188



trabajo. Pero desde la puerta de la casa hacia afuera esta el mundo,
y ese mundo penetra en la casa a través de los medios de
comunicacion (television, radio, revistas, etc.). El mundo hecho
por y para el vardn le llega a la mujer de muchas maneras; hasta el
momento en que ella se siente impotente, frustrada ante los hijos
y el mundo. El varon ha olvidado que ¢l también deberia ser algo
asi como el "amo de la casa": que también es padre de sus hijos y
que la familia debe ser llevada adelante por los dos. Si los dos
trabajan, los dos tienen derecho a realizarse; se da el caso de dos
estudiantes de medicina que se casan, y al terminar su carrera se
los ve iguales, pero a los diez afios a ella se le ve obesa, con cinco
hijos, y sin haberse realizado profesionalmente; mientras que ¢l

es conocido médico. Uno ha triunfado en la vida y el otro ha
fracasado.

Estas son las injusticias de la sociedad machista en que vivimos.

Se trata, como ven, de un problema ético.

La mujer latinoamericana estd dominada, desde la mujer india
hasta la de nuestros dias, aunque existan algunas excepciones. Esas
excepciones, diria yo, confirman la regla.

Hemos realizado una descripcion de lo que es la casa. La casa
es una totalidad intima, de ahi que habria una ontologia de la casa.
Segun Levinas, la casa es el lugar del acogimiento; las paredes
son la prolongacion de la corporalidad. Pero tiene que ser una casa
abierta a la alteridad. La apertura de la casa es el trabajo. Aqui
surge toda una problematica acerca del significado de la propiedad
de la casa como apropiacion del propio ser y la imposibilidad de
la apropiacion de la casa del otro, que es la acumulacion indebida

189

189



de propiedades. Cuando esto ocurre, yo tengo muchas casas, el
Otro esta a la intemperie. En este punto -dice Levinas- se plantea
el problema de la substancia. La substancia no es una cosa en-si,
sino una cosa apropiada: un mueble o inmueble.

C) LA PEDAGOGICA LATINOAMERICANA

La relacion varon-mujer es la erdtica; la relacion padre-hijo es
la pedagogica. El padre y la madre, en su libertad, deciden tener
un hijo; "deciden" tenerlo (aunque a veces viene... y después se lo
soporta...). La decision libre de tener un hijo es un acto supremo.
Querer tenerlo es el acto de libertad incondicionada que pone el
ser del hijo. Es alli donde la alteridad se juega como pro-creacion.
El hijo, cuando llega a la vida, mira hacia atras y descubre la
libertad de los padres, la nada de su mundo, el origen de su mundo.
Es por eso que el Otro es nuestro origen. Pero ese hijo puede surgir
como dominado dentro de la casa. ;En qué consiste la pedagdgica
de la dominacion?

La pedagogica de la dominacion

A partir de Platon, el eros es el amor a "lo mismo" y por ello se
quiere tener el hijo, porque es "lo mismo". Platon, cuando considera
el problema de las Ideas eternas, sefiala que el eros no es solamente
amor a los cuerpos de hombres y mujeres, sino que el eros es el
amor a lo supremo y divino; es el amor a las Ideas (amor a "lo
mismo"). El discipulo ha olvidado las Ideas, pero lo olvidado no
deja de ser. La tarea del maestro -dice Socrates- es hacer recordar

190

190



lo olvidado (reminiscéncia), para que "1o mismo" olvidado llegue a
ser "lo mismo" presente. En una frase, que "1o mismo" permanezca
"lo mismo". De tal manera que al alumno se le repetira, se le permitira
que recuerde (memoria) "lo mismo", yeso mismo es lo que ¢l ha
contemplado como alma entre los dioses antes de nacer.

En realidad, no es asi. Lo que pasa es que Socrates, sutilmente,
con sus preguntas, pretende que se llegue a la comprension de las
ideas griegas haciéndole creer a su discipulo que son divinas. Esto es
caracteristico en la pedagogia dominadora; presentar su idea (una de
tantas) como unica y divina. Esta es, justamente, la dominacion.

En la ontologia de la totalidad (griega y moderna) el hijo es
comprendido como "lo mismo" por el maestro, el filosofo, el
politico o el padre, quienes producen en el educando "el recuerdo
de lo olvidado". La dominacién pedagogica es rememoranza,
memoria. De ahi que Hegel termine su obra la Fenomenologia del
Espiritu, diciendo que al fin el saber absoluto es Erinnerung; un
"ir hacia adentro", un "recuerdo".

El hecho de interpretar el saber "Como recuerdo, como repeticion
de "lo mismo", niega la apertura a lo nuevo o al futuro histérico.
Si el pensar es recordar "1o mismo" ya sabido, ;, Como podria darse
algo dis-tinto?

La dominacion pedagogica latinoamericana

Veamos el caso concreto de América latina. El indio tenia una
cultura, una pedagogia y tradiciones propias. Cuando llega el

191

191



espaiol las considera nada y se siente responsable de civilizar al indio
dandole lo propio, hispanizdndolo. Se le ensefia castellano, se lo
integra a la ciudad en la que traza calles y cuadras, pretende convertirlo
al cristianismo y, de este modo, destruye todo lo que el indio es. Le
ensefa "lo mismo" que el espafiol es y no lo respeta en su alteridad.
Pese a que muchos misioneros los respetaron el gran embate de la
conquista fue un dominar imponiendo "lo mismo".

(En qué consistiria una liberacion pedagogica? En primer lugar,
en la toma de conciencia por parte del maestro de ser parte de una
cultura dominadora.

Este problema planteado en el plano internacional, debe tomar
en cuenta que hay un "centro" cultural (Estados Unidos, Europa y
otros) y una periferia’. En la periferia, hay un grupo (somos algunos
de nosotros) que constituyeron una oligarquia cultural. Somos -
diria Paulo Freire- "oprimidos sub-opresores", es decir, repitiendo
al centro, le ensefiamos al pueblo "lo mismo", y a esto le llamamos
"ensefianza obligatoria y 'gratuita' ". Como si fuera poco ensefarle
lo que no le interesa, como habriamos todavia de cobrarles.

Esa oligarquia cultural alienada por el "centro", es la que
desconoce lo propio. Cambia el nombre que los indios daban a los
cerros y rios. Para nosotros, el Rio Negro es un rio que nos brinda
agua, mientras que para los indios los rios eran dioses. Los rios
vistos por los indios tenian mas dignidad que los nuestros, estaban
llenos de significacion humana y simbdlica. Somos extranjeros en
nuestra propia tierra; estamos desarraigados asi como estamos en
ella podriamos estar en otra. Desconocemos lo que es América
latina y, mas o menos alienados, alienamos a los demas.

192

192



Interpretacion metafisica de la liberacion pedagogica

Cuando digo que liberar al hijo es realizarlo desde su
exterioridad, debo hacerme esta pregunta: ;Donde estoy situado?
Si estoy situado en la ¢€lite sub-opresora, tengo una ideologia pero
no tengo una auténtica cultura, porque mi posicion dentro de la
totalidad me impide ver lo que es el pueblo oprimido. Por lo tanto,
tengo que invertir mi actitud. ;Quién debe ensefiarme? Mis
discipulos. De pronto, el maestro que lo sabe todo, se queda
desnudo ante su hijo o discipulo y le pregunta: ;Quién soy? ;Qué
es lo que soy en la historia nueva?

Muchas veces los profesores creen que un muchacho de veinte

afios es nada. Pero no es asi, es una persona con veinte afios de
historia, con toda una cantidad de actitudes ante el arte, la historia
o la politica. Actitudes que yo ya no tengo, porque soy mas viejo
que €l. Si no respeto esas actitudes, porque considero las mias
como las Unicas valederas, y critico su forma de vestir, el largo de
su cabello, su forma de bailar, etc., lo estoy juzgando desde mi
mundo y al juzgarlo estoy demostrando que soy un dominador. Si
no comprendo el por qué de sus actitudes, debo ofrecerle la catedra
para que me lo explique y convertirme en su discipulo. Se alcanza
asi la dignidad de maestro, cuando primero se es discipulo de aquel
a quien se va a ensefar algo. Al educando no se le puede dar lo
que ¢l ya es como otro, sino ensefarle a descubrir lo que él ya es
criticamente.

Nuestros cursos deben tener por materia lo que el discipulo ya

es y por forma la criticidad que le permita ser otro que el sistema
que lo ha incluido. Sélo asi se liberard. El maestro liberador

193

193



primero aprende lo que el discipulo es y luego le dice criticamente
como debe ser; tratar de que no se piense a si mismo como "centro",
sino de que sea otro que el "centro" para crear un nuevo mundo,
donde la cultura sea plena y no necesariamente imitativa. Esta es
una pedagogia de la liberacion como la que sostiene Paulo Freire

y algunos otros pedagogos latinoamericanos.

La pedagogia de la liberacion

Esta pedagogia liberadora se vuelve en contra de nosotros
mismos, al hacernos pensar que éramos los aristocratas alienados
dentro de nuestra cultura ilustrada. Nos muestra que éramos espejos
del "centro" y alienadores del pueblo. Nuestro pueblo es la unica
garantia de autenticidad, en tanto que nosotros ya no sabemos en
qué somos auténticos y en qué somos inauténticos. Cuando
queremos responder desde nosotros, expresamos cosas aprendidas
y -como ya dije antes- cuando nos referimos a una obra de arte,
mencionamos a Leonardo o Beethoven. No se nos ocurre pensar
en una obra de Orozco o en una quena incaica, porque tal vez ni
siquiera conocemos su forma o sonido; pero si conocemos muy
bien la musica europea ejecutada en piano.

Es triste, pero es real. No sabemos quiénes somos, ya ese
pueblo simple que sabe quién es, no lo dejamos hablar;
desconfiamos de su palabra, nos burlamos de su arte, envidiamos
sus riquezas y los consideramos vagos que no hacen nada. Lo que
ocurre es que negamos sus valores, porque nos sentimos orgullosos
de los nuestros y los consideramos tinicos. Como alumnos de
Universidad, debemos inscribimos en el curso que mas ignoramos

194

194



y que podriamos llamar "Cultura de la periferia y del oprimido".
Conociendo y comprendiendo esa cultura, recién podemos ser
maestros de algo.

La filosofia no es erdtica ni politica, sino que es pedagogica.
El maestro, una vez que ha escuchado la palabra del Otro, sin
comprenderla del todo atin, debe aceptarla por analdgica
semejanza, comprometiéndose. Es decir, acepta esa palabra sin
comprenderla del todo y camina sobre ella, de manera que a medida
que avanza en el camino del compromiso, va comprendiendo lo
que se le ha revelado. So6lo cuando interpreta todo lo que el Otro
le ha revelado, s6lo entonces puede pensar; asi cumple la filosofia
su obra. Cuando puede pensar y expresar desde la exterioridad ese
pensar univocamente, solo entonces se vuelve hacia el centro y le
echa en cara toda su culpabilidad. Esa es la filosofia como
apocaliptica. El que "hablaba delante", para los griegos era un
profeta (pro-femi), que no es el que habla del futuro, sino el que
habla del presente y descubre su sentido. Es como el filosofo
comprometido con el oprimido, que ha llegado a entender la palabra
que le fue dicha y camina sobre ella asumiendo el compromiso de
la praxis; entonces la puede pensar; y pensada la proclama; y al
lanzarla se convierte en filosofo; en maestro del pueblo. Solo
entonces es maestro liberador.

Adviertan que con esto he dado una definicion de filosofia. Si
fuera so6lo ontologia, en el sentido del que piensa a la totalidad del
ser, el filosofo seria complice, como lo es el Viejo Vizcacha,’
cuando so6lo aconseja como se sobrevive, se subsiste en el todo
opresor. La cuestion es mostrar la necesidad de abrirse camino
hacia un mundo nuevo.

195

195



NOTAS

! Tradicion religiosa popular de la region argentina "cuyana".

? En el Plata, los indios realizaban ataques a las aldeas ("malones") y se llevaban
algunas mujeres criollas como "cautivas".

3 Véase en pp. 145 a 147 la problemética "centro-periferia".

* Personaje del Martin Fierro de José¢ Hernandez, maestro popular del gaucho Fierro.

196

196



A%

LA POLITICA Y LA ARQUEOLOGICA DE LA LIBERACION

A) LA POLITICA DE LIBERACION LATINOAMERICANA

La relacion hermano-hermano

Hemos dicho que la relacion varén-mujer en la libertad, la
pareja, genera al hijo y ésta seria la relacion pedagdgica. A su vez,
el hijo se da en la familia o simplemente como hermano, y esta
ultima relacion es la relacion politica. Esta relacion politica es
como la fraternidad; se dice que los hermanos constituyen una
comunidad fraterna, pero la palabra fraternidad es mal empleada
a veces.

Recuerden que la Revolucion Francesa promulgaba la libertad,
la igualdad y la fraternidad. Estos tres términos pueden ser

197

197



perfectamente totalizables, significando la igualdad de las partes
dentro de un todo. La libertad puede ser solamente para aquellos que
ya poseen las posibilidades, mientras que pueden haber otros que,
careciendo de dichas posibilidades, lleguen tarde a la fiesta de la
libertad. La fraternidad puede darse entre los hermanos que
constituyen un "nosotros", pero pueden excluir al "vosotros". La
fraternidad no es exactamente lo que quiero indicar; la liberacién
politica sobrepasa la fraternidad.

(Como podriamos llamar a la relacion existente entre alguien que
esta en el sistema o totalidad y el Otro? Me agradaria volver a un
término latino muy antiguo, el término "benevolencia". La
benevolencia indica el querer el bien; la benevolencia, en su sentido
profundo, significa el querer el bien del Otro como Otro. Esto no es
amistad, ya que ésta -tal como decian los cldsicos- es la mutua
benevolencia; es amor mutuo que desemboca en el "nosotros". Para
que sea posible la mutua benevolencia hay que comenzar por el amor
en la gratitud. Solamente el que pueda desear la libertad, la liberacion
del Otro que es el pobre, desde ¢l y no desde la totalidad, es quien
realmente puede instaurar una politica de justicia.

Quiero exponer ahora, cOmo es continuamente negada la politica
de justicia y de qué manera el todo se va totalizando, alienando al
hermano y haciéndole parte de un sistema injusto.

La simbdlica latinoamericana
Utilizando el método de las conferencias anteriores, podriamos
preguntarnos lo siguiente: ;qué nos dice la simbolica

latinoamericana? Es decir, /qué ha expresado el artista por

198

198



medio del simbolo o del mito sobre las relaciones politicas en
América latina desde sus origenes'? Por ejemplo, El sefior
presidente (novela de Miguel Angel Asturias) es una obra en la
que se pueden ver todas las relaciones de un pueblo con respecto

al poder en América latina. Pero antes, podriamos ir a la prehistoria
latinoamericana y analizar las relaciones que se establecian entre
los incas; ver cudl era la politica pre-hispanica. Alli, hay elementos
muy interesantes que perviven en la historia latinoamericana y a
los que seria importante retornar.

El inca Garcilaso nos dice que el primer inca era el dios Sol o,
mejor dicho, el hijo del sol; dirigia el imperio organizandolo de una
manera muy diferente a la manera que después se uso6 en la conquista.
Nos cuenta el inca Garcilaso que, en el Imperio, el vardn que se ca-
saba recibia para su mujer cierta cantidad de tierras. Las tierras por
ser cultivadas aumentaban en la medida que la familia crecia. Perdia
la tierra del hijo cuando se casaba, no asi la de la hija porque podia
ser despedida por su esposo. Los vecinos cultivaban en primer lugar
las tierras de las viudas y los enfermos, en segundo lugar cultivaban
las propias y en tercer lugar las del Inca.

(Se dan cuenta ustedes del papel que desempefiaba alli la
autoridad? Sin lugar a dudas esa distribucion de los bienes fue mucho

mas justa que en las posteriores épocas; se trata del socialismo incaico.

Origen de la dependencia latinoamericana

Veamos ahora, cual era la relaciéon hermano-hermano en la
época colonial. En esta época la autoridad maxima, cuspide del
sistema, era el rey, y bajo su mandato se encontraba la burocracia

199

199



hispanica (virreyes, oidores, cabildos, obispos, etc.). Por debajo

de esta burocracia estaba la oligarquia colonial propiamente criolla;
después el pueblo favorecido, formado por espafioles y criollos; y
por ultimo los indios, los negros y los zambos, etc. En esta
organizacion se daban relaciones totalizadas, donde el pueblo era
considerado inferior y era dominado.

Las llamadas "guerras de la independencia" permiten el pasaje
de la colonia a la neo-colonia. El rey de Espaia deja de tener
vigencia, pero se propone a las provincias que se liberan de Espafia
un nuevo pacto firmado por Inglaterra. El pacto econémico-politico
con Espafia consistia en que nosotros le vendiéramos el oro y la
plata a cambio de productos que aqui se podian elaborar; como el
aceite, el vino y muchos mas. El monopolio espaiiol impedia que
se diera la propia industria en las colonias, para poder llevar a la
metrdpoli el oro y la plata, pago de las industrias semi-artesanales
de la Peninsula.

Inglaterra propone un nuevo pacto. Adam Smith lo explica muy
bien en su obra Investigacion sobre la naturaleza y causa de la
riqueza de las naciones (1776). Este pensador dice que el origen
de las riquezas de las naciones esta en el trabajo. Efectivamente,
esta en el trabajo de los pueblos. Yo en cambio quiero referirme a
un capitulo perdido casi al final en la obra citada en que trata de
las colonias y donde Smith expresa que en nuestros intercambios
comerciales con las colonias, hemos de saber trabajar de tal manera
de sacar beneficio. Y los beneficios consistian para ¢él, ya en aquella
época, en vender los productos textiles mas caros que las materias
primas con que se producen. Adam Smith descubre en pleno siglo
XVIII lo que el pacto colonial significa. Una oligarquia colonial

200

200



le vende a Inglaterra la materia prima con la que ella industrializara
los productos que luego vendera a esa oligarquia neo-colonial. Son
productos que por ser de lujo solo la oligarquia podra consumir.
Esto es el nuevo pacto, que comienza concretamente para nosotros
antes de 1810y, en cierta manera, esta vigente todavia en nuestro
tiempo.

/Qué significa La Representacion de los hacendados?".
Significa que los hacendados quieren vender sus cueros a
Inglaterra; significa abrir el puerto de Buenos Aires para que los
ingleses puedan vender suaves géneros a las damas de la oligarquia
portefla, que aspiran a vestir la moda europea; significa promover
la industria del lujo. Un gran economista arabe (es bueno que
empecemos a escuchar otros nombres que no sean europeos), Samir
Amin, ha escrito un libro que se llama La acumulacion a escala
mundial. Es un gran trabajo que muestra, desde el punto de vista
de la ciencia econdmica, como este drenaje de plusvalia que viene
de las colonias es el origen del capital del "centro".

Se produce en el siglo XIX el pasaje del colonialismo hispanico

al inglés, colonialismo que después pasard a manos de Estados
Unidos y de otros. Cuando un ministro cubano descubri6é que Rusia
prestaba capitales a Cuba con interés, dandose cuenta que era
semejante a las demas potencias, ese descubrimiento le valid
practicamente su defuncioén. Hay que saber que el "centro" esta
constituido, no sélo por Europa, sino principalmente por Estados
Unidos.

El sistema al que nos referiamos, instaurado por Inglaterra es
un problema de hermano a hermano; es un problema politico. Aqui

201

201



se descubre lo que significa la economia politica. "Economia"
viene de oikonomiké; en griego oikia significa "casa". Es por eso
por lo quc Aristoteles escribié un tratado doméstico titulado "La
oikonomiké" (la doméstica). En el fondo, oikonomikeé significa la
totalidad de la casa; pero en realidad significa la relacion hombre-
naturaleza. La economia es la relacion del hombre con la
naturaleza, relacion que llamaria "cultural". ;Por qué? Porque
cultura en su sentido pleno significa la transformacion de la
realidad llevada a cabo por el hombre, con el fin de utilizar la
naturaleza en su propio beneficio. Por ejemplo, el dique construido
en un rio no es naturaleza, sino que es un producto cultural.

Esta relacion hombre-naturaleza, nos permite determinar la
relacion hombre-hombre, la relacion hermano-hermano. Veamos
por qué. Supongamos que un hermano, puesto frente a otro, para
demostrarle su aprecio a ese "otro" le regala una flor. La flor es
aqui, naturaleza a su servicio. y si el hombre a quien aprecia tiene
hambre, le dard un alimento; Y si esta cansado le ofrecera un lecho.
Es decir, el hombre, desde siempre, puso la naturaleza al servicio
del Otro. Otro que a su vez procedid de la misma forma; entre los
hombres siempre hubo intercambio. La naturaleza es mediacion
para la comunicacion entre los hombres. Esto es la economia y,
cuando se da de igual a igual -de hermano a hermano- es economia
politica. Las distintas formas de relacion que mantiene el hombre
con la naturaleza, son las que determinan diferentes estructuras
politicas.

Desde fines del siglo XIX hasta el presente, subsiste el pacto
econdmico-politico instaurado por Inglaterra. Este pacto consiste
en la venta al "centro" de la materia prima (naturaleza) a menor

202

202



precio que el real por parte de la "periferia". El "centro" la devuelve
transformada a un precio mucho mas elevado. Veremos luego la
significacion de este intercambio, porque de aqui surge el
fendomeno del desarrollo, que se traducird en desarrollismo o
doctrina de la dependencia. Esto es muy importante para la
comprension de la cuestion filosofica latinoamericana, ya que las
relaciones mencionadas no son puramente econdmicas o
cientificas, sino que son humanas. Y bien, ;coOmo se dan esas
relaciones entre nosotros?

Los criollos (San Martin, Iturbide, nuestros "héroes"
patrios) son los que establecen nuevos contactos. No es dificil
comprender por qué Bolivar, Miranda o las logias miraban a
Londres. La oligarquia tiene que estar en contacto con el
"centro". La cuestion es ver si responden a una tradicion popu-
lar. La ruptura, sin embargo, se intentara desde 1860 en Ar-
gentina, desde 1850 en Colombia, desde 1857 en México.

Cuando los liberales suben al gobierno, rompen con el pasado
y piensan, de una manera mucho mas clara, que hay que abrir a
esos pueblos al "centro" porque en €l se encuentra la civilizacion,
el ser. Hay una ruptura con las tradiciones populares y la oligarquia
liberal, contra los conservadores, mira hacia el "centro"; es la
dicotomia "civilizacion" y "barbarie". Desde aquella época ( 1850-
1860) hasta 1930 aproximadamente, hay toda una continuidad dada
por la presencia de una oligarquia que propone una nueva relacion
hombre-naturaleza. Sin embargo, la oligarquia dependiente no
lograra suficiente poder y capital como para continuar gobernando.
Ello se debe a que la burguesia industrial europea surge mucho
antes, alla por 1650 en Inglaterra, y tiene todas las posibilidades

203

203



para ejercer el poder debido a la tranquilidad metropolitana que
ha tenido durante casi tres siglos, tranquilidad que le ha permitido
capitalizarse (con la plusvalia obtenida de las colonias) al punto
de lograr un poder mundial. En cambio, la oligarquia neo-colo-
nial dependiente no lograra aumentar su capital; por eso pierde
poder y entra en crisis en América latina en general desde 1930,
en la crisis econdmica.

Dejando el terreno de la descripcion, veremos cudl ha sido la
interpretacion filosofica que el burgués hizo de si mismo. Tal
interpretacion lo llevo a establecer una relacion hombre-hombre
que considerd "natural", sin ver en ella el dominio y asesinato que
se cumplia sobre el mismo hombre. Es un sistema que se propone
como a-moral, como no teniendo nada que ver con la moralidad.
Pero para llegar a él ;qué ha pasado?

"Naturalidad" y "amoralidad" del sistema

Pensemos, por ejemplo, en Hobbes. Inglaterra, en la época en
que vivio el mencionado pensador necesitaba una doctrina que le
permitiera -a partir de sus piratas- acumular aquello que luego se
transformaria en industria y, de este modo, reinar sobre los mares.
En ese sentido Espafia tiene otra vision de las cosas y no funda su
accion en la pirateria aunque si en el robo. Lo peor no es que
hubiera un Francis Drake, un pirata, sino que se lo honrara como
Sir Francis Drake. La Corona lo premi6 por haber traido tanto
dinero a los bancos de Inglaterra, sin importarle la manera como
habia sido obtenido. Lo que estaba en el origen del sistema serd lo
constitutivo de €l. Dice Wright Mill, un norteamericano, en su libro

204

204



Las élites del poder, que a tal punto el sistema es a-moral, que

todo el que entra en €l deja como entre paréntesis la moralidad y
cuando comete una injusticia lo considera un error de indole técnica
si se lo descubre. Por ejemplo, casi todos los comercios tienen dos
libros de contabilidad (tener uno s6lo significaria pagar el total de
los impuestos que se le exigen) y cuando se descubre el segundo,
quien se entera no exclama: "jQué inmoral!"; sino que dice: "{Qué
tonto! {Como permitié que se lo descubrieran?" Es tan comun el
hecho de llevar dos libros, que a nadie se le ocurre reflexionar
acerca de la moralidad o inmoralidad que ello implica. Esto nos
muestra que el sistema es intrinsecamente inmoral. Si la dualidad
de libros esta mal, mucho més grave es que todo un sistema re-
pose sobre la explotacion de un pobre pueblo. Un obrero, por
ejemplo, en Bolivia, gana un dolar por dia, mientras que en Estados
Unidos un obrero negro gana cinco dolares por hora de trabajo.
Frente a hechos como éste, uno tiene que preguntarse si es posible
que un hombre gane cincuenta veces mas que otro. ;No les parece
a ustedes que aqui hay una inmensa desproporcion, que tiene que
haber algo injusto?

Mas grave aun es que existe toda una filosofia ideoldgica creada

especialmente para cubrir ese engaiio y mostrarlo como un hecho
natural. Es "natural" que el hombre del "centro" gane méas que el

de la "periferia" porque, se dice, es mas culto, mas ilustrado, mas
técnico.

Pero volvamos a Hobbes. Hobbes decia "el hombre es por
naturaleza libre"; es decir, por naturaleza tiene derecho a hacer lo
que le plazca. Y como el hombre no vive solo, cuando se enfrenta
con otro hombre, es preciso que se establezca un pacto entre ambos

205

205



o, simplemente, que el mas fuerte venza al débil. Si esto ultimo ocurre
es natural, es por "naturaleza", ya que asi también ocurre entre los
animales. En este caso, el hombre es la totalidad y el Otro no es
respetado como otro, sino como aquel con quien se puede pactar o a
quien hay que vencer. Jamas es mirado como otro, respetable y exte-
rior. De ahi entonces que aun el pacto lo sea del "nosotros", y la
totalidad misma quede siempre como el inico horizonte posible del
pensar.

Si hay un otro -supongamos en este caso la oligarquia neo-
colonial- que se presenta lo suficientemente débil, no se pacta
con ¢€l, sino que se lo incluye como momento dominado del
Leviatan, el Estado imperial conquistador. Si es suficientemente
fuerte se efectuara un pacto, y asi seguira funcionando el "nosotros"
(en el fondo, la fraternidad).

Es decir, hay un sistema que se funda en la idea de que por ser
la libertad el origen, es licito que el mas fuerte domine al mas
débil; es un hecho "natural" normal y para nada inmoral.
Maquiavelo propone esta tactica politica y Nietzsche la reafirma.
Como ya dijimos, Nietzsche afirma que el sistema vigente es el
triunfo de hombres miserables y débiles; ¢l considera que el
momento presente de la humanidad estd gobernado por una mayoria
que obliga a la vida a retener su impulso. Esa mayoria es
representada por una casta sacerdotal, herencia judeo-cristiana.
Los judeo-cristianos, hombres miserables, serian los que han
convertido a los vicios en virtudes. Ellos, gracias al nimero, han
logrado imponer un sistema ético que obliga a los héroes a respetar
las leyes de los débiles. Nietzsche llama a esto el orden establecido
bajo el poder de la casta sacerdotal que obliga al cumplimiento.

206

206



Los grandes hombres, los héroes, son aquellos capaces de negar el
sistema vigente y la verdad imperante; capaces de aniquilar lo presente
e ir mas alla. "Mas allé (Jenseit) de lo dado: Uebermensch, es el
hombre que va mas alla, el "hombre-que-va-mas-alld" destruye el
sistema presente y se supera como retorno al origen. Es por esto que
Nietzsche habla del "eterno retorno de lo mismo". Ahora bien, a
quienes van mas alld los llama los creadores, artistas; por arte entiende
creacion, y creacion significa descubrir e imponer lo nuevo. Nietzsche
pone como ejemplo, no s6lo a Wagner, sino también a Napoledn, ya
que arte es también creacion de un nuevo sistema politico o de un
nuevo momento cultural. Este arte creativo en su plenitud, es capaz
de destruir lo presente para imponer lo nuevo a partir de la potencia
de la vida. El ejemplo mas preclaro para €l es el conquistador. El
hombre que desde si, por su propia potencia, se opone a la "chusma"
(si me permiten ustedes); el que se opone al pueblo y desprecia lo
plebeyo, y es capaz de imponer su ideal aristocratico y guerrero. Ese
ideal aristocratico es una "voluntad de poder", en el sentido de
imponerse a los demas desde la plenitud de la vida.

2

En el fondo, Nietzsche, propone lo mismo que Hobbes: el
hombre supremo es el que ejerce la vida espansivo-conquistadora,
es aquel capaz de abatir a otro hombre. Hobbes, por su parte, dijo
"el hombre es lobo del hombre"; cuando un lobo se come a otro,
solo indica la mayor fuerza del devorador y, por lo tanto, tiene
todo el derecho natural para seguir haciéndolo.

Exterioridad del proyecto de liberacion

La "voluntad de poder" de Nietzsche es la culminacion del
"hombre lobo del hombre" de Hobbes y de una politica en la que

207

207



el mas fuerte se impone sobre el mas débil. La superacion de la
totalidad es imposible, porque una vez que alguien la domina
impide la superacion posterior. Afirmado que el sistema es lo “natu-
ral”, y que salirse de ¢l es ir contra la ley natural misma, parece
dificil que se dé un destructor de ese orden. Destructor, no en el
sentido de Nietzsche; nos referimos al caso de un pueblo oprimido
que pueda pensar en la consecucion de un nuevo proyecto. El
proyecto del sistema presente se impone como lo “natural”, como
lo divino; y si el oprimido intenta salir o crear un nuevo orden, es
visto como el que se avanza hacia la nada; fuera de toda posibilidad
humana, civilizada.

A lo que esta afuera le llamo un proyecto de liberacion (c);
proyecto de liberacidon que es futuro con respecto al orden presente

(I); el orden II es futuro, con respecto al presente (I). El oprimido

Esquema 6. El proyecto de liberacion.

208

208



(B), a quien se lo declar6 "naturalmente" oprimible en virtud de la
ley del mas fuerte, tendra un lugar en la "justicia" en el orden II;
tendra nueva casa, nueva oikia, nueva relacion del hombre con la
naturaleza, nueva economia politica. Habra que superar el orden
imperante que permite que el pueblo sea cada vez mas humano, real.

La cuestion puede pues resumirse asi: hay un proyecto imperante
(b), que pasa por ser el proyecto humano natural. Hay ademas, un
proyecto futuro de liberacion, que aparece como destructivo del
presente y como pura negatividad, como el enemigo -el mismo
Marcuse dice que el sistema se las arregla para indicar con una E
mayuscula al enemigo supremo, al que puede destruir lo presente-.
La destruccién de lo presente no tiene por qué ser necesariamente
negativa, sino que significa el pasaje al nuevo orden, donde el oprimido
sera libre y, aun el opresor de nuestro tiempo, se convierta en hombre,
dejando de ser torturador, opresor.

La metafisica politica

Una politica de liberacion debe tener en cuenta todas las
estructuras econdmicas y politicas, y pensarlas desde un nuevo
ambito. Ahora bien, preguntémonos: Ese proyecto de liberacion,
[lo descubre una oligarquia intelectual? o ;lo descubren los
privilegiados de un partido, que proponen formulas de salida? o
,es el mismo pueblo, el que de alguna manera, con su voz
interpelante, indica cudles son sus derechos?.

No es posible que privilegiados del espiritu, muchas veces
"intelectuales de café", sean los que se avancen como los maestros

209

209



de un pueblo, y den las directivas para que se realice el proceso de
liberacion. Es, justamente, a la inversa; aquellos que son capaces
de ser discipulos del pueblo, los que estan dispuestos a vivir toda
la tradicion que no han conocido antes, porque no la han estudiado
en aula alguna; aquellos capaces de escuchar al pueblo, son los
que descubrirdn en el pueblo el proyecto real de liberacion. Y solo
después de haberlo escuchado, se estara en condiciones de
formularlo parcialmente con conciencia critica y volcarse a ese
pueblo con cierta eficacia cientifica, que les permita colaborar en
el camino de liberacion.

La vocacion politica es, no tanto la formulacion tedrica a priori
de un proyecto, sino el compromiso concreto con un pueblo y el
descubrimiento (en ese mismo compromiso) de la problematica
que después debe ser implementada gracias a la ciencia que posee
el técnico o el que de alguna manera ha pertenecido a un mundo
cultural ilustrado. Cuando se reunen personas de diferentes partidos
politicos, pueden describirse rapidamente las distintas actitudes.
Por ejemplo, la actitud del hombre de pensamiento tedrico que
quiere ensefiar al pueblo para que tome conciencia; es el que
entiende el partido politico como escuela del pueblo. Hay otra
actitud, la que se basa en la condicion de que un partido politico
debe ser discipulo del pueblo y luego canal del movimiento del
mismo pueblo.

Seria importante ver, concretamente, de qué manera la filosofia
debe interpretar cuales son los modelos que se van abriendo camino
en América latina actualmente. Como antes dije, dado que la
burguesia dependiente va perdiendo poder, no quedan mas que
dos caminos. Uno de ellos es el que permite que el sistema continue

210

210



en la dependencia por la fuerza. Theotonio Dos Santos, autor
brasilefio, indica que en este caso tendriamos un capitalismo
dependiente bajo la proteccion militarista de tipo fascista.
También podria darse otro sistema que se apoyase en el pueblo
y pasase a una solidaridad para lograr -por qué no usar la
palabra, ya que es tan actual- la socializacion; es decir, un
pueblo que constituye una fuerza movilizada que sea el
resultado del esfuerzo de todos; que ese esfuerzo beneficie a
todos igualmente; porque hoy son muy pocos los que poseen
los beneficios del sistema. Hay aqui una importante cuestion:
(como es posible que cierta oligarquia tenga posibilidades de
ser, mientras que una enorme cantidad del pueblo no pueda
obtener las mediaciones para realizar el proyecto que el propio
sistema le propone? Se ve aqui la exigencia de un cambio radi-
cal de estructuras.

B) LA ARQUEOLOGICA LATINOAMERICANA®

(Qué tiene que ver -diran ustedes- la arqueologica
latinoamericana con lo que estamos tratando? Sin embargo,
tiene mucho que ver con la opresion de la mujer y su liberacion;
con la opresion del hijo y su liberacion; con la opresion del
hermano y su liberacion. Tiene que ver, porque aunque tal vez
nunca lo hayamos sospechado, todo esta relacionado y sélo
después que hemos llegado a descubrir las relaciones, estamos
en condiciones de comenzar a pensar lo que fuere. Cuando no
se piensa todo y no se tienen en cuenta las relaciones
fundamentales de lo real, no se puede trabar entonces un
discurso realmente racional, real.

211

211



La cuestion de la "muerte de Dios"

En este momento (1972), en Europa y Estados Unidos, se habla
mucho sobre la cuestion de la "muerte de Dios". Parece este un
problema contradictorio, porque si afirmo a Dios no me explico
como pueda morir, y si hablo de la muerte de Dios no entiendo
coémo podria ser Dios. Parece absurdo, pero indica algo muy real.

Hegel, en su Fenomenologia y especialmente en su Filosofia
de la religion. muestra lo que ¢l llama "el viernes santo de la razén",
que, segun su interpretacion del cristianismo y de la muerte de
Cristo esta negacion significaria la divinizacion de la historia.

Hegel habla de la "muerte de Dios", pero quien verdaderamente
ha lanzado esta propuesta ha sido Nietzsche en su obra Asi/
hablo Zarathustra, cuando afirma: "Dios ha muerto." Pensemos
esta cuestion por partes, porque tiene relacion con todo lo dicho
antes.

Divinizacion del "ego cogito"

El discurso comienza asi: El europeo partié de su continente
en las carabelas hacia los paises periféricos, afirmando el "yo
conquisto". "Yo conquisto" significa: "yo enfrento a los otros para
vencerlos" (a los arabes, por ejemplo, que no logré vencerlos por
la cruzada); "yo parto en mis carabelas, me enfrento a los indios y
los venzo; después venzo a los africanos y los hago esclavos;
después llego a la India y hago comercio". Ese "yo conquisto" es
una experiencia originaria del hombre europeo, capaz de vencer,
de dominar. Poco a poco el "yo" crece, ese "yo" se sustantiviza.

212

212



Colon llegd a América en 1492; un siglo y medio después, un
filésofo -Descartes- comienza a formular su pensar. El pensar parte
de la experiencia cotidiana; por eso cuando Descartes busca el
fundamento (lo irrefutable de cuanto pueda pensarse, decirse,
hacerse y ser) lo encuentra en el "yo pienso", fundamento este
que lo serd de todo mundo posible.

El discurso del método significa un discurso metoddico que parte
del "yo" y, a partir de ¢l, funda todo. El "yo" es la totalidad dentro
de la cual se desplegard todo lo demads y todos los demds hombres,
el Otro, como idea que "yo" conozco. Al "yo" se lo ha convertido
en fundamento. Y bien, entre Descartes y Spinoza hay s6lo un
paso. Spinoza afirma que el "yo" es una substancia y que solamente
puede haber una substancia: convierte asi al "yo" en dios. Ese
"yo", que es el yo europeo, se ha divinizado.

Después aparece Hegel y hace de esa subjetividad o "yo", el
horizonte desde el cual todo lo demas cobra sentido en la filosofia
abstracta (logica), en la filosofia de la naturaleza y en la filosofia del
espiritu. Se cumple asi una subjetividad absolutizada que, para Hegel,
es también dios. Esta es la historia de la divinizacion del "yo" europeo
como "uno y lo mismo". El "yo" europeo divinizado se coloca como
punto de apoyo de todo juicio posible. Hegel piensa, entonces, que
esa subjetividad absoluta es todo. ;Qué ocurre después?

Los post-hegelianos y el ateismo

La generacion post-hegeliana se levanta contra el dios de Hegel,
afirmando que ese dios no es mas que la razon que se piensa a si

213

213



misma. Feuerbach considera que debemos negar a ese dios y pasar
de la teologia a la antropologia. El dios de Hegel no es mas que
razoén y lo sensible llega hasta mas alla de la razon; lo sensible es

lo primero -segin Feuerbach- eres tu. Ese tu que esta delante de

mi y lo veo. Feuerbach trata esta cuestion en su obra Principios
fundamentales de la filosofia del futuro (1842). Lo que nos propone
es el ateismo; en esa misma linea caminara Marx, pero agregara
otra razén. Dird, no solamente que dios es 1o mismo que la razon,
sino que le dard a esa razon su significacion ideologica dentro del
sistema. El sistema capitalista no es mas que la divinizacion de un
fetiche, del fetiche dinero. Marx dice que la fetichizacion del dinero
debe ser negada, en esta negacion consiste el ateismo de Marx,
como lo muestra en E/ Capital (1867).

La divinizacion de la totalidad

Ahora bien, el ateismo es negacion del absoluto. Pero ;negacion

de cudl de ellos? La divinizacion de Europa es lo que se esta
negando; divinizacidon que habia interiorizado oprimiendo a los
hombres dominados.

La negacion de este dios (con minusculas) tal vez sea la
condicion de posibilidad para la afirmacion del Absoluto alterativo,
Otro que todo el sistema. ; Ven como la cuestion del ateismo va
adquiriendo otro cariz?

Habia en Israel profetas que cuando se lanzaban contra los
idolos o fetiches eran perseguidos, asesinados y tratados de ateos;

a los cristianos del Imperio romano que no adoraban al emperador

214

214



como dios los llevaban a los circos y les gritaban: "jateos! " y lo eran,
pero eran ateos del dios del sistema. ;Cual es el dios del sistema?

Recordemos la concepcion kantiana del Absoluto. Kant afirmaba
que el hombre puede ser virtuoso, pero que el hombre virtuoso no es
feliz. Es sabido, decia Kant, que para que el hombre realmente sea
pleno tiene que ser virtuoso y feliz, pero ningun ser racional del mundo
sensible, en ningun momento de su existencia, puede alcanzar esa
perfeccion, esa plenitud. De esa necesidad de perfeccion ante la
imposibilidad de realizarla en esta vida nace -segiin Kant- la fe en la
inmortalidad del alma. Ademas, para que en la otra vida se le pueda
retribuir a alguien la felicidad que le corresponde de acuerdo con sus
méritos, es necesario que haya un juez perfecto y supremo: Dios. Es
asi como Kant postula la existencia de Dios, que seria causa del mundo,
distinta del mundo y principio de conexién entre la felicidad y la
virtud. La libertad, la inmortalidad del alma y Dios son los tres
postulados de su moral.

Si analizamos bien, podremos advertir que, de acuerdo con esta
concepcion, Dios se transforma en una especie de cajero que detras
de la ventanilla de un banco paga los intereses de un capital: la virtud.
Segun esta concepcidn, Dios es alguien hecho a la imagen y semejanza
del hombre burgués para pagar sus méritos; es el dios del sistema.
Este dios, con minasculas, de ninguna manera puede ser confundido
con el Dios creador, por ejemplo.

Ateismo de la totalidad

El replanteo seria el siguiente: ;Qué Dios es el que ha muerto?
y si ha muerto uno, /cudl es el nuevo que aparece? No hay dos

215

215



posiciones: el ateismo o la afirmacion de Dios. La cuestion es
distinta. Por ello, hay que preguntar siempre cudl es el absoluto
que se niega. Si se niega al Absoluto alterativo, se afirma el dios
del sistema y se cae en el panteismo; si se niega al sistema como
panteista, se afirma, aun sin ser consciente de ello, al Absoluto
alterativo. El Absoluto o lo divino es el origen y, por lo tanto, no
puede negarse. Si el sistema es dios, o lo es la Materia, entonces
dios es el ser, lo que significa negar un creador. Si se niega al
Absoluto creador, indefectiblemente se afirma la divinidad del
sistema. No hay tres.

Hace poco, en Chile, el pensador Hugo Assmann mostr6 que
el marxismo ortodoxo, al negar al dios del sistema y al proponer
el ateismo como posicion Ultima, cometioé un grave error politico.
Porque el pueblo, el pueblo oprimido por el sistema, ademas de
producir bienes con su trabajo, produce mitos y simbolos. Si el
partido ha establecido un ateismo militante, esos simbolos y mitos
son dejados de lado y considerados supercherias. Lo que ocurre
entonces -dice Assmann- es que esos mitos y simbolos populares
son recuperados por el sistema y se convienen en el medio supremo
de dominacion.

En nuestra historia latinoamericana, por ejemplo, vemos que
Hidalgo (cuando se produce la revoluciéon popular contra los
espafioles y la oligarquia criolla) expresa que la tierra es para los
que la trabajan pero bajo el estandarte de la Virgen de Guadalupe.
Esta Virgen fue el simbolo religioso de un pueblo. La ortodoxia
marxista ha negado al pueblo toda capacidad creativa a este nivel.
El simbolo de la Guadalupana es asi utilizado por los que dirigen
el sistema. Por eso, Hugo Assmann ve en ello un error, ya que si

216

216



un pueblo crea simbolos y mitos, hay que descubrir en los mismos
su sentido de liberacion.

Como decia antes, al negar la divinizacion del sistema y no tomar

un punto de apoyo lo suficientemente critico y exterior que impida
la divinizacidn de todo sistema posible, se esta expuesto a divinizar
el siguiente. Es el caso de Marx, que posibilit6 la divinizacion de
la burocracia stalinista®, sistema este que carece de un principio
critico absoluto exterior.

Apertura al Otro como justicia

Aqui vemos como el problema arqueoldgico, en el sentido de
una filosofia radical, es fundamental tanto para la liberacion
politica como para las otras (la del hijo y la de la mujer). Se
entiende mejor desde este punto de vista y asi planteada la
afirmacion de Nietzsche que, como artista genial, dijo: "Dios ha
muerto y nuestras manos estan manchadas con su sangre". Este
filosofo dijo dos cosas muy distintas (puede verse en sus obras):
primero, constaté la muerte del sistema divinizado; segundo,
vislumbré que la divinizacion del sistema ya significaba la muerte
del Absoluto alterativo. Es decir, habia una doble negacion. En la
primera posicion, el hombre medieval afirmaba al Absoluto alterativo;
el hombre del Renacimiento lo neg6 y, al hacerlo, diviniz6 al "yo". Se
da con el hombre del Renacimiento la primera negacion. Nietzsche,
que niega el dios de este hombre, propone una segunda negacion.

Nietzsche a la vez, constata que las manos del europeo estan manchadas

con la sangre de dios. , Ven ustedes lo paradojico del caso? Nietzsche
no puede explicar la paradoja a pesar de afirmarla. ;Es esto realmente

217

217



absurdo? El artista dice lo que esta aconteciendo aunque sea por
simbolos, mientras que el filosofo europeo no tiene categorias para
explicar lo que acontece y que sus artistas expresan. Nietzsche tampoco
tiene categorias filosoficas para explicar lo que manifiesta como poeta.

Europa est4 viviendo la muerte de su divinizacion y encuentra
sangre en sus manos. Esa sangre es el fruto de la opresion de los
pueblos que el sistema europeo habia causado; hombres dominados
que, siendo otros, habian sido reducidos a cosas por el europeo en
sus colonias. La muerte del Otro -el indio, el africano y el asiatico-
era también, y originalmente, la ausencia del Absoluto alterativo,
porque el Absoluto alterativo se manifiesta a través del pobre.
Cuando acepto a un pobre como Otro y lo respeto en la justicia,
dejo de ser un yo absoluto; me limito y no me considero absoluto.
Si, por el contrario, no respeto al pobre como otro y lo incluyo en
mi totalidad, me considero el centro, me divinizo.

Este es el problema que plantea el mito de Cain y Abel. Cain, cuando

mata a su hermano, se constituye como divinidad y al creerse absoluto,
niega la posibilidad de otro absoluto. En el momento en que se pro-
duce la muerte del Otro las manos de quien lo exterminé se manchan
de sangre, pero la sangre no es de Dios -en el caso del europeo- sino
de los pueblos oprimidos de la tierra. Hay sangre de indios en las
manos del europeo, para quien -segiin Nietzsche- "Dios ha muerto".

La metefisica de la creacion como arqueologia de la revolucion

Nietzsche, al admitir como Unica la teoria de la totalidad y del
"eterno retorno", ignora un sinnumero de otras posibilidades

218

218



porque no las puede pensar. El hombre europeo, al matar al Otro,
mata la epifania del Absoluto alterativo. Al fin del siglo XIX el
europeo llega a perder confianza en su divinidad y, por ende, su
estabilidad. Los pueblos oprimidos comienzan a clamar justicia.
La razon europea no encuentra el modo de encubrir
ideoldgicamente los hechos. Cuando los oprimidos comienzan a
moverse en Europa se constata que ya no hay dios. El descubrir
estar manchados con sangre es la propedéutica para el
reconocimiento de la culpa originaria del sistema: la opresion de
los pueblos de la tierra.

Cuando el "centro" reconozca su falta y permita la liberacion
de los pueblos dominados, habra un Otro y, cuando se produzca el
reconocimiento del Otro, s6lo entonces surgira la posibilidad de
la revelacion del Absoluto alterativo. E1 Absoluto otro, por su parte,
sera el punto de apoyo de la critica que se ejerza en el nuevo sistema
que se organice mundialmente.

He querido mostrar, programaticamente, la importancia esencial
de una arqueologia filosofica. Dicho sea de paso, desde Tales que
dijo "todo esté lleno de dioses", hasta Nietzsche que exclam6 "Dios
ha muerto", el problema del Otro absolutamente absoluto sigue
siendo tema acuciante por ser pensado por los hombres.

Deseo todavia indicar un ultimo aspecto y es el del sentido
politico, como nos propone Proudhon, del problema del
Absolutamente otro. En efecto, los sistemas politicos se absolutizan
o divinizan, y de esta manera pretenden ser eternos. Los dominados
no pueden liberarse del sistema que los oprime si primeramente
no niegan la divinidad del mismo. Por ello es correcto decir que

219

219



"el origen de toda critica es la critica de la religion" del sistema
-agrego yo-. Ser ateo del sistema es la condicion de la liberacion.
Pero para poder movilizar el sistema es necesario aun interpretar a
los instrumentos, los "usos", las instituciones, las cosas, como posibles
v contingentes. Es por ello que los revolucionarios armados de Israel,
los macabeos, que luchaban contra el Imperio helenista en el segundo
siglo a.C., y los cristianos oprimidos bajo la dominacion imperial
romana, en la palabra critica de Tertuliano en el segundo siglo d.C.,
propusieron la metafisica de la creacion como la condicion tedrica
de la revolucion. Siendo que todo ha sido creado, que todo es posible
y contingente; que ha sido creado para el uso del hombre; ningun
sistema, institucion (menos aun la herencia y la propiedad privada),
uso de instrumento y aun constitucion real de la cosa, es eterna,
definitiva, invariable. Los oprimidos en proceso de liberacion
formularon asi la metafisica de la creacion como la arqueologia de
la revolucion social, de la liberacion. Proudhon habia dicho que,
pensando esta cuestion durante largo tiempo, habia llegado a la
conclusion de que el Absoluto otro era la hipdtesis necesaria de todas
las revoluciones de la historia humana. En efecto, si lo Absoluto, lo
divino, se encuentra mas alla de todo sistema posible, ningiin Imperio
podré divinizarse jamas.

NOTAS

' Obra escrita en el Plata en plena época colonial.

? Palabra despreciativa con la que se indica a lo "vulgar", la "masa", el "pueblo".

* En griego arjé significa "origen". Se trata entonces de la cuestion del origen radi-
cal absoluto, que en filosofia se denomina, como lo diremos mas adelante, "teodicea"
segun Leibniz.

* Un cierto discurso era inevitable en 1972 en Argentina. Situacién tactica exigida
por la represion

220

220



VI

EL METODO DE PENSAR LATINOAMERICANO:;
LA ANALECTICA COMO "RUPTURA TEORICA"

En esta ultima conferencia me referiré al método del pensar
latinoamericano e intentaré¢ plantear una nueva posibilidad del
pensar. Esto significara volver sobre lo recorrido, pensando los
pasos que hemos dado.

EL METODO COMO CAMINO DEL PENSAR'

Recordando que método, meta-odos, es subir a través del
camino, es saber caminar, es saber resolver las cuestiones que se
van presentando, querria indicarles el camino que he seguido. Este
camino, aunque no sea el tnico posible, es un método del pensar.
Adviertan que he dicho "pensar", y del pensar que he expresado a
lo largo de las conferencias anteriores es de lo que se trata ahora.

221

221



(Como surge el pensar? ;Coémo es que alguien piensa? Antes
dijimos que Descartes declaro al "yo pienso" como el origen.
Heidegger, oponiéndose a ello, dird que el pensar es algo que surge
desde la cotidianidad: "soy-yo-un-mundo"; el mundo de mi ba-
rrio, de mi pueblo, de mi provincia, de mi nacion, etc. Desde ese
mundo surge el pensar y se vuelve reduplicativamente sobre lo
que me acontece para esclarecerlo. El dia en que alguien comienza
a pensar lo que antes aceptaba, al igual que todos, con la seguridad
mas absoluta, ese dia se produce la ruptura de la cotidianidad.

EL PENSAR COMO CRISIS DE LA COTIDIANIDAD

La ruptura de la cotidianidad permite a quien la sufre pensar
en la crisis como pensar. Uso la palabra crisis, que viene del griego
krinein, que significa "separar", "Krineo-Krisis" es el acto de
separar, es "juicio". "Criterio" significa en cambio "tribunal".

Mientras alguien esta en la cotidianidad no esta "separado",
no tiene criterio, ni juzga. En cambio en la crisis, al separarse,
desde la trascendencia, desde esa superacion del horizonte, se
vuelve sobre la cotidianidad para emitir un juicio. Esta crisis de la
que hablamos es existencial, en el sentido de que es una crisis
cotidiana, una crisis de vida para quien la experimenta, una ruptura
en su vida. Nadie puede pensar si no se con-vierte de la cotidianidad
al pensar, la cual significa sufrimiento, ruptura de cantidad de
habitos, con-version a una nueva vida.

Jolif, un pensador francés de quien fui discipulo, dice del
pensar, que es una "muerte a la cotidianidad". Una muerte, porque

222

222



si no muero al modo obvio e ingenuo de vivir en el mundo, en mi
mundo, jamds podré pensar. El que hace filosofia repitiendo libros
y estudiando sistemas, permaneciendo igual que antes de haber
comenzado a estudiar, no hace filosofia; si su vida cotidiana no se
pone en crisis radical y, del dolor de la muerte de su cotidianidad
no surge un hombre nuevo, su pensar no es filosoéfico. O, mas
simplemente, no piensa.

Es por lo dicho, que la filosofia, como introduccion a la
filosofia, tiene que tener el entusiasmo de la exhortacion. {Como
hacer para sacar a alguien de la cotidianidad al pensar filosofico,
si no es invitandole a algo mucho mas humano y apasionante que
la mera cotidianidad? En griego la exhortacion se llama
protreptikos. Aristoteles tiene un libro titulado el Protréptico, que
es una exhortacion a la conversion, al pasaje, a la trascendencia.
Soélo cuando se produce el pasaje a la trascendencia desde la
cotidianidad, se da el pensar.

VUELTA AL MUNDO EN BUSCA DEL FUNDAMENTO

El pensar, entonces, es esclarecer lo cotidiano; hay dos caminos

para lograr este esclarecimiento. Hay un camino que definiria, con
Ricoeur, como el "camino largo". Es el camino que, para llegar al

fundamento de una época o de un mundo (me refiero al fundamento

del que hablé al comienzo), transita por muchas mediaciones. Ese
camino -dice Ricoeur- comienza por ser una simbolica;
efectivamente, parte de las obras de la literatura, de la economia,
de la politica, de aquellas obras que muestran lo que acontece en
el mundo cuyo fundamento busco, y va de horizonte en horizonte

223

223



hasta llegar al fundamento. Este "camino largo" es muy importante,
porque, al recorrerlo, se van asimilando e incorporando las

obras humanas de la época o del mundo que se quiere pensar o
esclarecer.

En América latina, por ejemplo, el descubrimiento del ser
nacional (del fundamento) exige conocer el Martin Fierro, el Popol
Vuh, el Chilam Balam, llegar asi al fundamento.

EL CAMINO ONTOLOGICO: BUSQUEDA DEL SENTIDO DEL SER.

EL SENTIDO GRIEGO DEL SER*

El "camino corto", en cambio es un encarar en forma directa el
esclarecimiento del fundamento de una época. Es el camino
ontoldgico que, partiendo de lo cotidiano, se pregunta por el sentido
del ser de una época. Es lo que hice un poco al comienzo de estas
conferencias, cuando me pregunté, por ejemplo, por el fundamento
del mundo de los griegos. Cuando se ascienden las escalinatas de
la Acropolis de Atenas, se ven los propileos de marmol blanco en
contraste con el cielo azul. Al mirar esto, uno tiene que situarse en
el mundo de los griegos si quiere interpretar lo que ve; al situarse,
las columnas dejan de ser cosas, entes, y el cielo azul ya no es el
que puedo ver en Mendoza en el siglo XX cruzado por aviones.

Ese cielo es la esfera celeste, es la paz de los dioses. De no mirarlo
asi, no se comprende nada de lo que se ve. Al subir las escaleras

de la Acrépolis, uno se da cuenta de que las escaleras y los propileos
estan “debajo” del cielo, del Urano habitado por Zeus y demaés
dioses, y de que al ascender uno tiene que mirar forzosamente

hacia el cielo, hacia lo divino.

224

224



Y bien, el altimo horizonte del mundo de los griegos era lo
divino, llamado por ellos physis, palabra que no puedo traducir al
castellano, pero que denominaremos —por hacerlo de alguna
manera— la "naturaleza". Entonces, desde la "naturaleza", que
retornaba eternamente sobre si misma y era invariable, los griegos
interpretaban todo lo que acontecia en su mundo.

Heidegger, cuando trata cualquier cuestion, lo primero que se
pregunta es ;cudl es el sentido del ser?, ;qué contenido concreto
tiene el fundamento de ese mundo? Lo mismo hace Marx, cuando
habla del método dialéctico en la economia politica, claro que en
este caso se pregunta por el fundamento de lo econdmico como
tal: es el trabajo como trabajo, anterior a toda determinaciéon o
division. El trabajo individido es el ser de lo economico.

Tomando a Francisco Romero (filésofo argentino que muri6
en 1964, por ejemplo, podemos internamos en su logica, en su
psicologia, en su teoria del hombre o en cualesquiera de sus obras;
este modo, es el modo 6ntico o el "camino largo". El "camino
corto" seria preguntarnos: ;cual es el sentido del ser para Romero?
(Cual es el fundamento de todo su pensar? Si nos contestamos
esta pregunta habremos esclarecido todo el pensar de Romero.
Trabajando asi uno llega a darse cuenta de que para Romero, el
fundamento es el sujeto y partiendo de la subjetividad del sujeto
demuestra todo el resto. Lo importante entonces es saber que
teniéndose la clave se entiende todo el pensar de un filosofo. Al
punto de que, si no entiendo que para los griegos lo que "es" es
divino, eterno, y que uno de los modos de manifestacion de la
physis es la naturaleza, entonces no entiendo nada. Cuando un
griego dice: "Esto es una isla", esa isla lo es porque esta siendo de

225

225



alguna manera y desde siempre en lo divino y eternamente
retornante, de modo que mirard nuevamente infinitas veces esa

isla. Si no interpreto esto asi, no soy griego y no entiendo de
ninguna manera lo que para este hombre significaba la praxis o lo
que significaba el bien, o la "necesidad" del Destino que se cumplia
sobre el héroe y en cuyas manos vivia cada griego.

El método supone siempre ir al fundamento de una época. Desde

el fundamento, en el caso de los griegos, puedo descubrir el sentido
de Atenas en el siglo V a.C., para después entender lo que hace y
por qué lo hace un ciudadano de esa época. Si no voy de horizonte
en horizonte, no entiendo quién es ese griego.

Si quiero saber quién era Sarmiento, por ejemplo, debo ir no
so6lo al horizonte del siglo XIX de Argentina, sino al horizonte de
la época en totalidad. Para conocer cudl era el fundamento del ser
de aquel escritor politico, tengo que proceder de ese modo pues,
de lo contrario, me quedo en lo anecdético, en el hecho de que lo
desterraron a Chile y que a su regreso fue presidente, etc., lo cual
no me interesa como filosofo. Lo filoséfico u ontoldgico es ir al
fundamento.

EL SENTIDO MEDIEVAL DEL SER

El pensar medieval desborda el sentido griego del ser. En esa
época se piensa que el origen del cosmos no es el cosmos como
divino, sino al contrario, es el Otro: es Dios. Por lo tanto, el cos-
mos como totalidad se desacraliza. El sol y el cielo dejan de ser
dioses y pasan a estar al servicio del hombre. Parad6jicamente, el

226

226



hombre griego adoraba la "naturaleza", mientras el hombre medi-
eval se convierte en el centro del cosmos y coloca a Dios solamente
como futuro histérico. Es alli donde surge la historia. Se da otro
sentido de ser; al cambiar el sentido del ser cambia todo lo que
acontece en el mundo.

Adviertan como trabaja este método: Si quiero, por ejemplo,
describir el mundo de los araucanos’ debo preguntarme por el
sentido radical que ellos tenian del ser. Los araucanos estan mucho
mas cerca de los griegos que los medievales, ya que para estos
indios lo divino es lo natural y la physis, aunque la nombren de
otra manera que los griegos. Procediendo asi, uno puede llegar a
descubrir la articulacion interna de ese mundo, al punto de lograr
ver las llanuras habitadas por los dioses, tal como las veian los
araucanos desde sus toldos. Si uno tiene esa capacidad de re-
creacion, podra describir lo que ellos veian, sentian y hacian
entendiéndolo desde dentro de su mundo. EI método que nos
permite esclarecer el fundamento, es el método ontologico; método
dialéctico en su ciencia.

Ya dijimos, més de una vez, que el mundo medieval es superado

por el mundo moderno y éste, al colonizar la epifania del Absoluto,
que son todos los nombres de la "periferia", se diviniza asi mismo.

EL SENTIDO MODERNO DEL SER Y LA PRETENDIDA SUPERACION

HEIDEGGERIANA

El fundamento del hombre moderno es la subjetividad del
sujeto. El ente en el mundo es, en el fondo, aquello que produzco.

227

227



(Por qué me interesa una galaxia? Me interesa en tanto que puedo
observarla o me ilumina o tiene alguna relacion conmigo; si no es
asi, no me interesa. Las cosas son en tanto que el hombre las pro-
duce o tiene alguna relacion de explotabilidad con ellas; las cosas
que no se producen o las que no tienen relacion de explotabilidad
con ¢l, las ignora, niega de alguna manera su existencia. Es decir,
la subjetividad del sujeto se transforma en el fundamento.

Y bien, es aqui donde aparece Heidegger de nuevo. En la
modernidad se piensa que el hombre es un sujeto que se relaciona
con objetos. Hay un sujeto y un objeto, a partir de los cuales surgen
todas las descripciones. El objeto es el ente y cuando lo conozco lo
interpreto. Heidegger objeta, sin embargo, que el sujeto no es lo
primero, asi como el objeto no es lo ultimo, porque més alla del objeto
esta el mundo y antes del sujeto esta el hombre. La relacion "hombre-
mundo" esta mas alld que la de "sujeto-objeto". Ejemplifiquemos: el
borrador es un objeto, pero ;como llego a obtener el concepto de
borrador? En la totalidad de mi mundo, este objeto (borrador) esta
arrojado ante mi, ante mi consideracion; no es ninguno de los otros
objetos; lo interpreto desde la totalidad de mi experiencia. Esa totalidad
de mi experiencia es previa a la conceptuacion. Es decir, para saber
como conceptuo el objeto, primero debo saber como es que estoy en
un mundo cotidianamente.

Explica Heidegger que mas alla del objeto esta el mundo; lo
esencial es describir ese mundo. Describir el mundo como tal es
proceder de acuerdo con el método ontoldgico, y describir el objeto
como un ente es situarnos en el nivel ontico segun Heidegger. Pasar
del horizonte del ente al horizonte del ser es pasar de un horizonte
a otro horizonte, es un proceso dialéctico.

228

228



Este proceso ontoldgico entonces, es un pasar de un horizonte
a otro horizonte hasta llegar al tltimo; el pasaje adecuado es el
método dialéctico. En esto Heidegger esta con Hegel y con todos
los ont6logos de la historia. De manera que se trata de una
interpretacion; interpretacion en griego es hermenéuein; una
hermenéutica de la cotidianidad. Esto significa lo siguiente: estoy
todos los dias en mi mundo cotidiano, comprando el pan,
trabajando, cobrando mi sueldo, etc.; es mi experiencia cotidiana.
Interpreto las cosas; sé lo que es el pan, lo que es la panaderia;
todo lo que me acontece lo interpreto. Pero ésta es una
interpretacion existencial o cotidiana. De lo que se trata ahora es
de efectuar una interpretacion existenciaria: ontolégica. Todo lo
que me acontece cotidianamente debe ser clarificado
metddicamente, para que habiendo establecido cuél es el
fundamento pueda fundar pensadamente el sentido de cada cosa'y
poder decir: "El reloj lo llevo porque debo ahorrar el tiempo para
ahorrar dinero, ya que, en el fundamento, en el ser, tengo el
proyecto de 'estar-en-la-riqueza', porque soy un burgués". Es decir,
este llevar el reloj es lo dntico correspondiente con el proyecto de
"estar-en-la-riqueza". Descubrir la relacion es ya la dialéctica; de
lo dontico voy a lo ontoldgico; explico el ente desde el horizonte
comprensible. Pasa a la interpretacion explicita, al esclarecimiento
de lo implicito que es lo cotidiano.

LA FILOSOFIA COMO INTERPRETACION ONTOLOGICA DE LA COTIDIANIDAD

Ayer, con ocasion de la conferencia anterior, alguien me decia:
"Lo que usted explica parece ser una filosofia que se aplica a la
realidad"; le respondi, y respondo ahora: lo que intento no es una

229

229



filosofia que se aplique a la realidad, sino un pensamiento que
parta de la realidad. ;Por qué? Porque lo que me interesa es la
cotidianidad; que es la tnico que vale la pena ser pensado.

Ahora estamos pensando el pensar; estamos avanzando una
reflexion metodoldgica. En tanto que cuando pensamos la
cotidianidad practicamos una metodica. Hay diferencias. Alguien
puede tener un método y no saber cual es; saberlo, implica una
reflexion metodoldgica.

Es por eso por la que en América latina el tema es: cotidianidad
latinoamericana. Si la filosofia se limita a pensar la filosofia no esta
en el tema. Pensar la cotidianidad es filosofar; interpretar ontologica
o existenciariamente la cotidianidad existencial. Y bien, esto es la
ontologia en el sentido estricto. ;Por qué? Porque el ente concreto
(por ejemplo el reloj) es pensado desde su fundamento. El fundamento
es lo ontoldgico, y hacer expreso el fundamento es ya la ontologia
como pensar filoséfico. Heidegger intenta superar dos momentos del
pensar moderno a través de las siguientes correcciones. Primera
correccion: al pensar moderno que consideraba al "yo pienso" como
lo primero le opone el "soy-en-el-mundo"; s6lo en segundo lugar
pienso, ya que el pensar es un modo fundado en el "ser-en-el-mundo".
Segunda correccidon: el yo que piensa es segundo con respecto al yo
concreto; el yo concreto existencial es el yo en el mundo, en tanto
que el "yo pienso" es un volverse o reflejarse sobre la cotidianidad
del mundo.

Estamos en ontologia y ustedes pueden creer que ya hemos
terminado. Y bien: no, sélo hemos comenzado. Nos queda superar
todo lo dicho hasta aqui.

230

230



CRITICA A LA ONTOLOGIA: EL MUNDO COMO TOTALIDAD

Subrepticiamente, el horizonte del que hablamos es presentado
por Heidegger con la palabra "mundo". La descripcion es del "ser-
en-el-mundo"; esto significa: soy unico y mi mundo es unico; es
la totalidad neutra, inocente.

Pareceria que de esta manera hemos llegado al fin, al
fundamento. En realidad, esa totalidad es opresora; es la totalidad
europea del siglo XV al siglo XX que coloc6 a otros hombres como
si fueran cosas en su mundo; los "comprendid" en su cotidianidad
y los penso en su filosofia ontoldgico-dialéctica. Este mundo se
pensoé unico, neutro, natural, incondicionado y exclusivo punto de
apoyo de todo pensar posible. El Otro fue reducido a ser un ente
dentro de tal mundo.

Esto es lo que hay que cuestionar, porque América latina es
exterior a ese mundo que tiene por centro un "yo" europeo. Cuando
Heidegger dice "el hombre existe", estd afirmando la existencia
de Europa y la descripcion la hace desde su tradicion a la que
toma como la tradicion de todo hombre.

América latina es exterior, como América latina, pero de hecho
esta siendo considerada por Europa como "interior" a ella. Un
ejemplo ontico. Hay un Instituto de América Latina en Berlin; en
Estados Unidos hay ciento cincuenta institutos dedicados al mismo
fin. Nuestra América es muy estudiada, si, es "estudiada" para
encontrar los métodos que permitan su mejor "manipulacion". Se
la estudia, no como exterioridad a la que hay que respetar, sino
como objeto al que hay que usar; objeto de un sujeto central que

231

231



la mira como "cosa" y comenta: "jQué interesantes y divertidos
son los indios y los mexicanos de las peliculas de cow-boys!" ;Han
observado como presentan al mexicano los norteamericanos en

sus peliculas de cow-boys? Lo presentan como lo "barbaro", lo
extrafo, lo ignorante, como blanco de tiro al que hay que apuntar
y eliminar. A propdsito, hay un libro titulado Para leer el Pato
Donald, donde su autor, Mattelart, muestra el encuentro de Donald
a su llegada a las islas con los barbaros y lo facilmente manipu-
lable. Se indica la superioridad de Donald en el hecho de que
siempre triunfa. Este es un ejemplo mas de que la exterioridad ha
sido anulada como tal, ha sido cosificada y considerada a
"disposicion-de".

Heidegger mismo no descubre la categoria de exterioridad -de
lo que ha llamado "el Otro"-, por eso no describe una ética. La
ética s6lo comienza cuando hay Otro, nivel imposible en la
totalidad. Se comprende entonces aquella actitud de Heidegger
cuando se le propone la catedra de Friburgo en reemplazo de su
maestro Husserl. Este fue expulsado de su catedra por el nacional-
socialismo, y Heidegger, pese a haber sido su discipulo, acepta la
catedra que pierde el maestro. Y al aceptarla comete una
inmoralidad; inmoralidad que llega al punto extremo de convertirse
en primer rector del gobierno nazi. Solamente dentro del mundo,
concebido como Unico, tienen cabida tamanos errores éticos de
un hombre inteligente. Un hombre que, cuando tiene que pensar
éticamente, improvisa; su pensar no le permite tomar conciencia
de la falta moral; su pensamiento no le esclarece la traicion al
Otro que, en este caso, es su maestro. Este ultimo no podia ocupar
esa catedra porque, como ustedes saben, era judio y justamente
por eso era expulsado, por su raza. Heidegger, no considera el

232

232



problema ético. Su mundo es unico, incondicionado, pero
subrepticiamente es europeo; el Otro no entra como categoria
posible.

SUPERACION DE LA ONTOLOGIA: LA METAFISICA

El método ontoldgico no nos basta; debemos realizar la
superacion de la ontologia, superacion que Heidegger quiso
cumplir pero que nunca pudo concretar. Mas alld de la ontologia
esta la meta-fisica; desde este punto de vista, la physis significa la
totalidad o el fundamento en el sentido de los griegos y meta-
significa lo que esta "mas-alla".

El método meta-fisico, que no es solamente ontologico, opera
de otra manera. Esta otra manera es el descubrir un mas alla del
mundo que es dado cuando el Otro pro-voca y -como dije al
comienzo- su palabra viene del"mas-alla" del horizonte del mundo.
En griego, "mas alla" y "mads alto" se dicen and y la "palabra":
logos; de tal manera que ana-logos significa (en su sentido
etimoldgico, en el sentido radical: "ana-16gico") "la palabra que
irrumpe en el mundo desde mas alla del mundo"; mas alla del
fundamento.

El método ontoldgico-dialéctico llega hasta el fundamento del
mundo, aun como futuro, pero se detiene ante el Otro como un
rostro de misterio y libertad, de historia dis-tinta. Adviertan que
uso la palabra "dis-tinta" y no "di-ferente". La identidad se
diferencia en los entes de la totalidad; la identidad y la diferencia
son dos modos de la totalidad; en tanto que la distincion es aquello

233

233



que es desde siempre "otro", que nunca ha habitado en comunidad
y por lo tanto no puede diferir. Diferir es lo que, habiendo estado
unido, ha sido llevado a la dualidad; porque se ha dado un momento
de unidad primigenia es posible el retorno a la unidad y el retorno
es el principio de la totalidad. En cambio, si el Otro ha sido
originariamente distinto, no hay diferencia ni retorno; hay historia,
hay crisis; es una cuestion totalmente diversa. De esta manera, el
Otro es originariamente dis-tinto y su palabra es ana-ldgica, en el
sentido de que su logos irrumpe interpelante desde mas alla de mi
comprension; viene a mi encuentro.

LA PALABRA DEL OTRO, EXTERIOR A LA TOTALIDAD

Aqui aparece la cuestion que les indicaba dias pasados. Si la
palabra del Otro, viene desde mas alla de mi mundo, no me es
interpretable, sino analécticamente. La fuente misma de la palabra
pronunciada, el Otro, me invoca. Puedo comprender algo cuando
lo he incorporado a mi experiencia; una tiza, por ejemplo, puedo
referirla a la totalidad de mi experiencia y puedo interpretarla
porque he visto y usado muchas tizas. En cambio, una palabra que
trasciende mi fundamento (porque procede de otro mundo que no
es el mio), palabra que es historica o del Otro, no la puedo
interpretar porque mi fundamento no es suficiente razon para
explicar un contenido que escapa a mi historia, porque es la historia
del Otro. De manera que si ese Otro me dice: "Te amo", puedo
entender por semejanza lo que quiere expresarme porque he tenido
anteriores experiencias de amor, pero su amor en concreto, y si s
verdad que me ama, no puedo interpretarlo adecuadamente. El se
expresa desde su vida, desde su historia, desde su exterioridad

234

234



que me es ajena. La Gnica manera de interpretarlo plenamente,
seria acceder hasta su ambito. Pero, ;como accedo a su d&mbito?
Primero, tengo que creer, por fe, en lo que me dice: "Te amo";
amor que no es igual a ninguno; amor que es Unico y es nuevo.
Segundo, sobre su palabra debo jugarme, porque es posible que
no me ame y que me mienta; puede ocurrir que luego de haberme
comprometido y después de largas experiencias me dé cuenta de
que me mintid. Si esto ocurre dejaré de tenerle fe. Pero puede
suceder lo contrario; supongamos que, jugandome a lo largo de
afos, llegue a comprobar que aquella amada que aseguré amarme
lo ha hecho hasta el fin.

Adviertan que esa palabra historica se va verificando, pero no
como se verifica que dos mas dos es igual a cuatro, sino que es en
la historia donde la verificacion se va cumpliendo. Solo el creer
en una palabra que no he interpretado del todo y el comprometerme
con base en esa fe, esto que me permite verificarla a posteriori.
(Se dan cuenta de cuan diferente es esta verificacion a posteriori
al método ontoldgico, que piensa algo y lo remite a su fundamento
a priori para conocerlo?

EL METODO ANALECTICO

Al método meta-fisico lo llamaré "ana-léctico" y es distinto del
método "dia-léctico". Este tltimo va de un horizonte a otro hasta
llegar al primero donde esclarece su pensar; dialéctico es un
"a-través-de". En cambio, ana-léctico quiere significar que el /ogos
"viene de mas-alla"; es decir, que hay un primer momento en el
que surge una palabra interpelante, mas alla del mundo, que es el

235

235



punto de apoyo del método dialéctico porque pasa del orden
antiguo al orden nuevo®. Ese movimiento de un orden a otro es
dialéctico, pero es el Otro como oprimido el punto de partida’.

Piensen ustedes que si estoy en un horizonte y me avanzo hacia
otro segundo, y de alli a un tercero, ese pasaje o crecimiento es
dialéctico. En cambio, si es el Otro el punto de apoyo para el pasaje o
crecimiento, voy desplazandome en la medida en que el Otro me recibe,
me interpela. La cuestion es pues distinta.

El método ana-léctico surge desde el Otro y avanza
dialécticamente; hay una discontinuidad que surge de la libertad
del Otro. Este método, tiene en cuenta la palabra del Otro como
otro, implementa dialécticamente todas las mediaciones necesarias
para responder a esa palabra, se compromete por la fe en la palabra
historica y da todos esos pasos esperando el dia lejano en que pueda
vivir con el Otro y pensar su palabra, es el método ana-léctico.
M¢étodo de liberacion, pedagogica analéctica de liberacion.

Querria indicarles, aunque sea brevemente, como ha sido
fundamentado ya lo que acabo de expresar.

Hegel habia pensado que la totalidad es el ser como saber
absoluto. Recuerden que este filosofo murié en 1831 y que
Schelling, que tenia cinco afios menos que €1, fue quien la lanzo a
la vida universitaria, cuando en 1798-1800 era profesor en Jena, e
invitd a su amigo para que ocupara una catedra en esa ciudad.
Schelling fue quien dio a Hegel las primeras hipotesis y éste, ad-
mirable por su capacidad discursiva y por su saber, supo desarrollar
y exponer magnificamente las hipdtesis del maestro. Sin embargo,

236

236



cuando Hegel muere, Schelling ha caminado mucho més y hace la
critica a Hegel. Resumiré brevemente esta critica.

Schelling dice que la existencia de una cosa no solamente es
cognoscible, sino que para que realmente pueda verificarla hay
que tocarla sensiblemente. Esto quiere decir que hay algo exterior
a la totalidad hegeliana de la razén, algo exterior que puede
manifestarse por revelacion. Este més all4 de la razon, se verifica
plenamente en la revelacion (Schelling es autor de una obra titulada
Filosofia de la revelacion). El fil6sofo afirma que, cuando alguien
se revela, manifiesta una verdad que esta mas alla de las
posibilidades de la razén, lo que no significa que esa verdad sea
irracional, sino que es supremamente racional porque indica el
origen al cual la propia razon no podré llegar. La razon llega hasta
el fundamento, pero jamas puede llegar hasta donde el Otro se
revela; hasta su libertad. Schelling piensa esto en relacion con el
absoluto, pero con ello plantea bien la cuestion. Plantea la
exterioridad del Otro, que es real mas alla de la racionalidad del
sistema y que puede revelarme algo nuevo.

Kierkegaard también piensa que hay un Otro que revela, pero
al igual que Schelling lo piensa como el Absoluto. Kierkegaard
dice: "El objeto de la fe es la realidad del otro..." -esa fe ¢l la si-
tua en el nivel teolodgico y yo la sitio en el nivel antropolédgico-.
"El objeto de la fe no es una doctrina... El objeto de la fe no es el
de un profesor que tiene una doctrina... El objeto de la fe es la
realidad del que ensefa que ¢l existe realmente... El objeto de la
fe es entonces la realidad de Dios en el sentido de existencia". La
fe no "comprende la realidad del Otro como una posibilidad", sino

nn

como "lo absurdo, lo incomprensible". " ;Qué es lo absurdo? Lo

237

237



absurdo es que la verdad eterna se haya revelado en el
tiempo... Lo absurdo es, justamente, por medio del escandalo
objetivo -se refiere al sistema hegeliano-, el dinamoémetro

de la fe".

Kierkegaard quiere indicar, que solo después de objetar el

sistema ontoldgico (la estética contemplativa) como sistema
de comprension de la verdad, podemos abrirnos al Otro y creer
en su palabra.

Tanto Schelling como Kierkegaard, a través de la revelacion

intentan en pleno siglo XIX ir mas alla de la totalidad
ontoldgica hegeliana. Lo mismo he tratado de hacer con
Heidegger y con Hegel: superarlos. Ambos son los que
genialmente y de la mejor manera, han expresado la nocion de
totalidad; Hegel, como totalidad racional y Heidegger, como
totalidad existencial. Por ello, contra los dos, se levanta
Levinas, acusandolos de sélo afirmar la totalidad mas alla de

la cual esta todavia el Otro. Sin embargo, el Otro de Levinas

es aun un Otro abstracto o pasivo; un Otro que no llega a ser
mujer libre; ¢l piensa todavia al hijo del padre por la mediacion
de la mujer. Pareceria pues, por algunos textos, que ese hijo
estd destinado a ser lo mismo que el padre. Levinas, a medias,
tiene una pedagdgica y carece de una politica; nunca imagind
que el Otro pueda ser un indio, un africano o un asiatico. Es
decir, su método se agota muy al comienzo. Hay que ir mas
alla de Levinas y, por supuesto, mas alla de Hegel y Heidegger;
mas alla de ellos por ontdélogos y mas alla de Levinas por
permanecer todavia en una metafisica de la pasividad y en una
alteridad equivoca.

238

238



LA FILOSOFIA LATINOAMERICANA COMO ANALECTICA PEDAGOGICA
DE LA LIBERACION

Aqui se perfila lo que queria explicarles al comienzo: el método
de la filosofia latinoamericana, mas alla de toda la filosofia
europea, ha de ser una analéctica pedagogica de la liberacion.

Con lo dicho, quiero indicarles que la filosofia no es una erotica
(no es una relacion varon-mujer), tampoco es una politica (no es
una relacion hermano-hermano ); la filosofia es una pedagdgica.
El filésofo es el maestro que agrega criticidad al proceso; maestro
que se vuelve contra la totalidad para esclarecerla, porque respeta
al Otro y cumple la dialéctica del discurso realmente pedagdgico.
Quienes se limitan a volverse sobre la totalidad para esclarecerla,
re-flexivamente, son complices de la totalidad; son los ide6logos
que de alguna manera (tal como lo hacen quienes esclarecen la
realidad europea) cooperan con la dominaciéon que se cumple con
respecto a lo que estd fuera de su mundo.

El filosofo debe conocer qué es su totalidad, pero, en primer
término, debe prepararse en el silencio para descubrir el verdadero
significado de las "sonoras" palabras filosoficas que se usan y de
todos los sistemas que ha digerido ideoldégicamente, para negarlos.
La primera tarea del fildsofo es destruir las filosofias preexistentes,
para poder quedar en el silencio, silencio que le permitira estar en
condiciones de escuchar la voz del Otro que irrumpe desde la
exterioridad. El filésofo, en América latina, debe comenzar por
ser discipulo del pueblo oprimido latinoamericano. En la medida
en que se compromete, aprenderd a pensar verdaderamente. Si el
filosofo comprometido es perseguido, s6lo entonces sabe lo que

239

239



es la persecucion; toma conciencia del sentido de la persecucion
en la l6gica de la alteridad. Si no es perseguido no puede pensar
este tema nunca.

Puesto en la tarea, el filésofo llega a descubrir el ambito del
Otro por su compromiso y -como dije mas de una vez- piensa lo
que el Otro vive al convivir en su mundo. S6lo después retorna
sobre la totalidad en que se encontraba, y retorna como el maestro
critico de la totalidad para proponer la liberacion a los oprimidos.
Su pensar mostrara la dignidad heroica del gesto liberador, que es
considerado por la totalidad como lo pésimo, como lo ilegal y
digno de prision, represion.

El maestro analéctico pasa asi a ser maestro de liberacion. La
filosofia es un magisterio; es una puesta en crisis que ensefia al
discipulo mismo (el Otro) no lo que ¢l ya es (porque ¢l es historia
nueva), sino que le ensefia criticamente el valor de su gesto y
permite tedricamente la apertura del camino.

Adviertan que la filosofia no es politica, pero tiene funcion politica.

El politico es el que en la liberacion va a tomar el poder; el que va a
organizar el nuevo orden politico. En tanto que el filosofo se queda

"en la calle", a la intemperie, en la exterioridad, porque aun ante el
nuevo orden posible tendra que volverse para lanzar la critica
liberadora contra el sistema. Sin embargo, una es la cuestion politica,
el ejercicio del poder, y otra la funcion critico-liberadora del pensar
filosofico; una es la politica y otro el magisterio. Las dos funciones

son necesarias, pero cumplen roles distintos y apuntan a diversos fines
estratégicos. De ahi, y repito, que la funcion del filésofo sea liberadora,
porque se vuelve sobre la pdlis, sobre la ciudad, para criticar las

240

240



ideologias que ocultan la dominacion y al mismo politico que fue su
compafiero de lucha en el proceso de la liberacion. Cuando su
compaifiero politico asume el poder en cierta manera se separan. Por
eso, muchas veces el politico mata al profeta, al artista o al maestro
cuyos ideales compartié en un momento del proceso de la liberacion.
Lo mata porque ya no le interesa esa palabra critica en cuanto es
dirigida contra €1, aunque esa critica le haya parecido justa cuando
estaba dirigida contra el sistema anterior. Stalin hizo asesinar a Trotsky.

Esto explica muchos problemas y, en especial, la ambigiiedad de
la filosofia. Ademas sirve para explicar y esclarecer la funcion historica
de la filosofia. A proposito, Salazar Bondy explica que la filosofia
latinoamericana, o serd una filosofia que piense el proceso de
liberacion, tinico proceso des-ideoldgico y real, o simplemente sera
una filosofia sofistica y alienada, en el sentido de imitadora del centro
y corroborante de la totalidad establecida, que piensa ideoldogicamente
lo irreal. Esta filosofia no puede morder la realidad y, en este caso, el
filosofo no corre ningun riesgo porque no hace nada ni arriesga nada,
ya que esta fuera de la realidad. Es el sofista que ensefia sistemas
ideoldgicos para vivir, pero no es el que vive proclamando la verdad.

NOTAS

! Véase mi obra Método para una filosofia de la liberacion latinoamericana,
Sigueme, Salamanca,1974.

? Véase mi obra Para una destruccién de la historia de la ética, Ser y Tiempo,
Mendoza, 1972.

3 Primitivos habitantes del sur de Chile que pasaron a la Argentina y habitaron las
regiones donde fue fundada la ciudad de Viedma, lugar de las conferencias.

* En el esquema 3 la palabra analéctica es esquematizada por la flecha a; el orden
antiguo por /; el orden nuevo //

> El movimiento representado por la flecha b en el esquema 3.

241

241



BIBLIOGRAFIA

1. AUTOR DE LIBROS:

1. 1963

El Protestantismo en América Latina, (coautor de Prudencio Damboriena),
Oficina Internacional de Investigaciones sociales de FERES, Friburgo (Suiza) -
Bogota, 290 p.

2. 1967

Hipotesis para una historia de la Iglesia en América Latina, Estela, Barcelona,
222p.

Reedicion aumentada: Historia de la Iglesia en Ameérica Latina. Coloniaje y
Liberacion (1492. 1973), Nova Terra, Barcelona, 2* ed. 1972, 466 p.; 3*

ed. 1974; 4* ed. Universidad de Santo Tomas, Bogota; 1978, 419 p.; 5% ed .
actualizada, Mundo Negro-Esquila Misional, Madrid- México, 1983, 482 p.;
6* ed. Mundo Negro-Esquila Misional, Madrid-México, 1992, 483 p.
Actualizada con el titulo Historia de la Iglesia en América Latina. Medio
milenio de coloniaje y liberacion (1492-1992), 8* Ed., Esquila Misional,
Madrid-México, 1992, 484 p.

243

243



En inglés: A History of the Church in Latin America. Colionialism and
Liberation (1492-1979), William B. Eerdmans Grand Rapids, 1981, 360 p.

En aleman: Die Geschichte der Kirche in Lateinamerika, Matthias -
Gruenewald- Verlag, Mainz, 1988, 435 p.

En Italiano: Storia della Chiesa in America Latina (1492-1992), Editrice
Queriniana, 1992, 457 p.

3. 1968

Cultura Latinoamericana e Historia de la Iglesia, Ediciones de la Facultad de
Teologia de la Puca, Buenos Aires, 154 p.

También en: L.Gera -E.Dussel- J. Arch. Contexto de la Iglesia Argentina. 1bid.,
1968, pp. 31-154.

4. 1969

El humanismo semita. Estructuras intencionales radicales del pueblo de Is-
rael y otros semitas, Eudeba. Buenos Aires, 177 p.

5. 19609.

El catolicismo popular en Argentina, t.4: Antropoldgico. (coautor con Ciro R.
Lafon.), Bonum, Buenos Aires. pp.193-242.

6. 1970

El catolicismo popular en Argentina, t.5: Historico. (Coautor con Maria
Mercedes Esandi). Bonum, Buenos Aires. 236 p.

7.1970

El episcopado hispanoamericano. Institucion misionera en defensa del indio,
Coleccion Sondeos, CIDOC. T. I-IX, Cuernavaca 1969-1971: t. 1 (1969) 180 p.;
t. 11 (1969) 269 p.; t. 111 (1969) 330 p.; t. IV (1970) 316 p.; t. V (1970) 308 p.; t. VI
(1970) 370 p.; t. VII (1971) 236 p.; t. VIII (1970) 280 p.; t. IX (1971) 230 p.
Reedicion parcial: El episcopado Latinoamericano y la liberacion de los pobres
(1504-1620). CRT. México. 1979. 442p.

En francés: Les évéques hispano-américains defenseurs de l'indien (1504-
1620). Steiner Verlag. Wiesbaden, 1970, 286 p.

8.1970

Ameérica latina y conciencia cristiana, Ipla, Quito, 104 p.

9.1972

Para una de-struccion de la historia de la ética. Ser y Tiempo. Mendoza,

207 p.

244

244



10. 1972.

La dialéctica hegeliana. Supuestos y superacion o del inicio originario del
filosofar, Ser y Tiempo, Mendoza, 207 p.

Reed. aumentada: Método para una filosofia de la liberacion. Superacion
analéctica de la dialéctica hegeliana, Sigueme, Salamanca, 1974, 295 p.; I11.
Ed. Universidad de Guadalajara (México) (1991), 281 p.

En portugués: Método para uma Filosofia da Libertag¢do. Superag¢do analética
da dialética hegeliana, Loyola, Sdo Paulo, 1986, 292 p.

11.1972

Caminos de liberacion latinoamericana, t. I: Interpretacion historico-teologica
de nuestro continente latinoamericano, Latinoamérica, Buenos Aires, 176 p.; II.
ed. 1973 y Il ed., 1975.

Reedicion aumentada: Desintegracion de la cristiandad colonial y liberacion.
Perspectiva latinoamericana, Sigueme, Salamanca, 1978, 209 p.

En inglés: History and the theology of liberation. A Latin American perspec-
tive, Orbis Books, New York, 1976, 186 p.

En francés: Histoire et theologie de la liberation. Perspective latinoamericaine,
Editions Economie et Humanisme-Editions Ouvricres, Paris, 1974, 183 p.

En portugués: Caminhos de libertag¢do latino-americana, t. I: Interpretagao
histérico-teoldgica, Paulinas, Sao Paulo, 1985, 152 p.

12. 1973

Ameérica Latina, dependencia y liberacion. Antologia de ensayos
antropologicos y teologicos desde la proposicion de un pensar
latinoamericano, Fernando Garcia C., Buenos Aires, 228 p.

13. 1973

Para una ética de la liberacion latinoamericana, t.1, Siglo XXI, Buenos Aires,
197 p.

Reed. como: Filosofia ética latinoamericana, t. I: Presupuestos de una Filosofia
de la Liberacion, Edicol, México, 1977, 199 p.

Filosofia ética de la liberacion, t. I: Presupuestos para una filosofia de la liberacion,
Aurora, Buenos Aires, 1987, 199 p.

En portugués: Para una ética da libertag¢do latino-americana, t. 1. Acesso ao ponto
de partida da ética, Loyola -UNIMEP, Sao Paulo- Piracicaba, 1982, 189 p.

14. 1973

Para una ética de la liberacion latinoamericana, t. 11: Eticidad y Moralidad,
Siglo XXI, Buenos Aires, 244 p.

245

245



Reed. como: filosofia ética latinoamericana, t. I1: Accesos hacia una Filosofia
de la Liberacion, Edicol, México, 1977, 244 p.

Filosofia ética de la Liberacion, t. II: Accesos hacia una Filosofia de la
Liberacion, Ediciones Megapolis, Buenos Aires, 1987, 244 p.

En portugués: Para uma ética da libertagdo latinoamericana, t. 11: Eticidade e
moralidade, Loyola-UNIMEP, Sao Paulo -Piracicaba, 1982, 241 p.

15.1974

El dualismo en la antropologia de la cristiandad. Desde los origenes hasta antes
de la conquista de América, Guadalupe, Buenos Aires, 295 p.

16. 1974

Caminos de liberacion latinoamericana, t. 11: Teologia de la liberacién y ética,
Latinoamérica, Buenos Aires, 221 p.

En inglés: Ethics and the theology of liberation, Orbis Books, New York, 1978,
177 p.

En portugués: Caminhos de libertac¢do latino-americana, t. 11:Historia,
Colonialismo e Liberta¢do, Paulinas, sao Paulo, 1985, 228 p.

17. 1975

Liberacion latinoamericana y Enmanuel Levinas, (coautor con Enrique
Guillot), Bonum, Buenos Aires, 126 p.

18. 1975

El humanismo helénico, Eudeba, Buenos Aires, 140 p.

19. 1977

Filosofia ética latinoamericana, t. I11: De la erotica a la pedagdgica, Edicol,
México, 277 p.

Reed. como: Filosofia ética de la liberacion, t. 111: Niveles concretos de la ética
latinoamericana, Ediciones Megépolis, Buenos Aires, 1988, 277 p.

Reedicion parcial: La pedagogica latinoamericana, Nueva América, Bogota,
1980,2% ed.1987, 178p.;3* ed.1991, 178p.

Reedicion parcial: Liberacion de la mujer y erdtica latinoamericana. Ensayo
filosofico, Nueva América, Bogota, 1980; 2% ed. 1983; 3* ed., 1987, 162 p.;

4" ed. 1990, 162 p.; 5* ed. 1994, 168 p.

En portugués: Para uma ética da libertagdo latino-americana, t. 111: Erética e
Pedagoégica, Loyola- UNIMEP, Sdo Paulo -Piracicaba, 1982, 281 p.

20. 1977

Introduccion a la filosofia de la liberacion latinoamericana, Extemporaneos,
México, 149 p.

Reedicion: Introduccion a la filosofia de la liberacion, (con ensayo preliminar

246

246



y bibliografia por German Marquinez Argote), Nueva América, Bogota, 1979,
222 p.; 2% ed., 1983, 221 p.; 3* ed., 1988, 221 p.; 4* ed., 1991, 221 p.; 5* ed.
1995 (aumentada con ensayo preliminar por Luis Manuel Sdnchez M. y
actualizacion bibliografica), p. 306 pp.

21.1977.

Filosofia de la liberacion, Edicol México, 213 p.

Reedicion aumentada: Filosofia de la liberacion, Universidad de Santo Tomas,
Bogota, 1980, 240 p.

Reedicion actualizada: Filosofia de la liberacion, Ediciones Aurora, Buenos
Aires, 1985, 228 p.

En portugués: Filosofia de la libertagdo, Loyola-UNIMEP, Sao Paulo-Piracicaba,
1982, 284 p.

En inglés: Philosophy of liberation, Orbis Books, New York, 1985, 215 p.; 2a.
ed., Ibid., 1990.

En aleman: Philosophie der Befreiung, Argument, Hamburgo, 1989, 270 p.

En italiano: Filosofia della Liberazione, Queriniana, Brescia, 1992, 312 p.
22.1977

Religion, Edicol, México, 278 p.

23.1977

Filosofia de la poiesis. Introduccion historica, UAM-A, México, | a.
reimpresion, 1983, 165 p.

Reedicion aumentada: Filosofia de la Produccion, Nueva América, Bogota, 1984,
242p.

24.1978

Hipotesis minimas para leer la coyuntura de la iglesia latinoamericana (1968-
1972), Centro de Documentacion Secretariado Latinoamericano, 275 p.

De Medellin a Puebla, Una década de sangre y esperanza (1968-1979), Edicol,
México, 1979, 617 p.

En portugués: De Medellin a Puebla. Uma década de sangue e esperancga, t. I
De Medellin a Sucre (1968-1972), Loyola, Sdo Paulo, 1981, 230 p.; t. II: De
Sucre a crise relativa do neofacismo (1973-1977), Loyola, Sao Paulo, 1982,
pp.231-498; t. III: Em torno de Puebla (1977-1979), Loyola, Sao Paulo, 1983,
pp-499- 704.

25.1979

Filosofia ética latinoamericana, t. IV: La politica latinoamericana (Antropologica

247

247



IT), Universidad de Santo Tomas, Bogota, 172 p.

En portugués: Para uma ética de libertagdo latino-americana, t. IV: Politica,
Loyola, Sao Paulo, 1982, 213 p.

26. 1980

Filosofia ética latinoamericana, t. V: Arqueologica latinoamericana (Una filosofia de
la religion antifetichista), Universidad de Santo Tomas, Bogota, 175 p.

En portugués: Para uma ética de libertag¢do latino-americana, t. V: Uma
filosofia da religido antifetichista, Loyola-UNIMEP, Sdo Paulo-Piracicaba, 1982,
163 p.

27.1983

Praxis latinoamericana y filosofia de la liberacion, Nueva América, Bogota,
329 p.; 2% ed. 1994, 329 p.

28. 1983

Introduccion general a la Historia de la Iglesia en América Latina, tomo I/1,
CEHILA-Sigueme, Salamanca, 723 p.

29. 1985

Herrschaft und Befreiung. Ansatz, Stationen und Themen einer lateina-
merikanischen Theologie der Befreiung, Exodus, Freiburg, 272 p.

30. 1985

La Produccion teorica de Marx. Una introduccion a los Grundrisse, Siglo
XXI, México, 421 p.; 2% ed. Siglo XXI, México, 1991, 421 p.

31. 1985

Caminhos de libertagdo latino-americana, t. 111: Interpretagdo ético-teoldgica,
Paulinas, Sao Paulo, 180 p.

32. 1985

Caminhos de libertagdo latino-americana, t. IV: Reflexdes para uma Teologia
de libertacdo, Paulinas, Sao Paulo, 302 p.

33. 1986

Los ultimos 50 arios (1950-1985) en la Historia de la Iglesia en América
Latina, Indo-American Press Service, Bogotd, 90 p. (Coleccion Iglesia Nueva,
No.75).

En portugués: Historia da Igreja Latino-Americana, Edigdes Paulinas, Sao
Paulo, 1989, 99 p.

248

248



34. 1986

Hipotesis para una historia de la teologia en América Latina, Indo-American
Press Service, Bogota, 98 p. (Coleccion Iglesia Nueva 71).

En aleman: Entwurf einer Geschichte der Theologie in Lateinamerika,
Exodus, Fribourg, 1989, 157 p.

35. 1986

Etica Comunitaria, Ediciones Paulinas, Madrid, 285 p. Y en: Ediciones
Cristianas del Azuay, Cuenca (Eeuador), 285 p.

En portugués: Etica Comunitaria. Liberta o pobre!, Vozes, Petropolis, 1986,
285 p.; 2* ed. 1987; 3% ed. 1994.

En inglés: Ethics and Community, Orbis Books, New York, 1988, 260 p., 2*
Ed. 1993, 260 p.

En aleman: Ethik der Gemeischaft, Patmos, Diisseldorf, 1988, 239 p.

En italiano: Etica comunitaria, Cittadella Editrice, Asis, 1988, 286 p.

En francés: Etique communautaire, Les Editions du Cerf, Paris, 1991, 256 p.
36. 1988

Hacia un Marx Desconocido. Un comentario de los Manuscristos del 61-63,
Siglo XXI/UAM-I, México, 380 p.

37. 1990

El ultimo Marx (1863-1882) y la liberacion latinoamericana. Un comentario
a la tercera y cuarta redaccion de "El Capital”, Siglo XX1, México, 464 p.
38. 1992

1492: el encubrimiento del Otro. Hacia el origen del mito de la Modernidad,
Nueva Utopia, Madrid, 219 p.

En: Ediciones Antropos, Bogota, 256 p.

En: Plural Editores-Facultad de Humanidades UMSA, La Paz, Bolivia, 1994, 187 p.

Como: El Encubrimiento del Indio: 1492. Hacia el Origen del Mito de la
Modernidad.

En: Cambio XXI-Colegio Nacional de Ciencias Politicas, México, 1994, 219 p.
Como: El Encubrimiento del Otro. Hacia el origen del mito de la modernidad.
En: Editorial Abya-Yala, Quito, 1994, 219 p.

En francés: 1492 l'occultation de l'autre, Les Editions Ouvriéres, Paris, 174 p.
En gallego: 1492: O encubrimiento do Outro. A orixe do mito da
Modernidade, Encrucillada, Santiago de Compostela, 214 p.

En aleman: Von der Erfindung Amerikas Zur Entdeckung des Anderen. Ein
Projekt der Transmoderne, Palmos Verlag, Diisseldorf, 1993, 208 p.

249

249



En italiano: L'occultamento dell’ "Altro". All origine del mito della modernita,
La Piccola Editrice, Celleno, 1993, 228 p.

En Portugués: 1492: O Encobrimiento do Outro. A origem do Mito da
Modernidade, Editora Vozes, Petropolis, 1993.

En inglés: The Covering Over of the Other, Continuum Publishing, New York,
1994, circa 220 p.

39. 1994

Las metaforas teologicas de Marx, El Verbo Divino, Estella (Navarra), 317 p.
40. 1994

Apel, Ricoeur, Rorty y la Filosofia de la Liberacion, Universidad de
Guadalajara, Guadalajara (México), 1993, 208 p.

En inglés: Ricoeur, Apel, Taylor, Rorty and the Philosophy of Liberation,
Humanities Press, New York, 1993, circa 310 p.

En portugués: Ricoeur, Apel, Taylor, Rorty y la Filosofia de la Liberacion,
Edigdes Paulinas, Sao Paulo, 1993, circa 240 p.

41. 1994

Historia de la Filosofia Latinoamericana y Filosofia de la Liberacion, Edito-
rial Nueva América, Bogota, 320 p.

II. EDITOR DE OBRAS DE CONJUNTO:

1. 1975

E. Dussel (Ed.), Para una Historia de la Iglesia en América Latina, (I Encuentro
Latinoamericano de CEHILA, en Quito, 1973), CEHILA-Nova Terra, Barcelona,
(1975), 282 p.

2. 1976

E. Dussel (Ed.), Bartolomé de las Casas (1474-1974) e Historia de la Iglesia

en América Latina, (Il Encuentro Latinoamericano de CEHILA, en Chiapas,
1974), CEHILA-Nova Terra, Barcelona, (1976), 298 p.

3. 1977

E. Dussel (Ed.), Para una Historia de la Evangelizacion en América Latina,

(IIT Encuentro Latinoamericano de CEHILA, en Santo Domingo, 1975), CEHILA-
Nova Terra, Barcelona, (1977),319 p.

250

250



4. 1977

E. Dussel (Ed., Coordinador General del Proyecto), Historia General de la Iglesia

en América Latina,

t.I/1: Introduccion, Sigueme, Salamanca, 1983, 724 p.

t.1/2: La Iglesia en los siglos XIX y XX (en elaboracion).

t.11/1: Historia da Igreja no Brasil, Vozes, Petropolis, 1977, 442 p.

t.11/2: Historia da Igreja no Brasil, Vozes, Petropolis, 1980, 340 p.

t.IIl: Historia da Igreja no Brasil (en elaboracion).

t.IV: Caribe (enviado al editor para su publicacion).

t.V: México, Paulinas -Sigueme, México, Salamanca, 1984, 509 p.

t. VI: América Central, Sigueme, Salamanca, 1985, 606 p.

t.VIL: Colombia y Venezuela, Sigueme, Salamanca, 1981, 702 p.

t.VIIL: Peru, Ecuador y Bolivia, Sigueme, Salamanca, 1987, 533 p.

t.IX: Argentina, Chile, Uruguay y Paraguay, Sigueme, Salamanca,[994, 672 p.
t. X: Fronteras: A history of the Latin American Church in the USA since
1513, MACC, San Antonio, 1983, 470 p.

S. 1973

E. Dussel (Ed.), Dependencia Cultural y Creacion de la Cultura en América
Latina, Bonum, Buenos Aires, 98 p.

6. 1978

E. Dussel (Ed.), Contra un Diserio Dependiente: Un modelo para la
autodeterminacion nacional, Edicol, México, 308 p.

7.1987

E. Dussel (Ed.), Iglesia y Clase Obrera en América Latina. (XV Encuentro

Latinoamericano de CEHILA, en Sao Paulo, Brasil, 1986), en Revista Mexicana

de Sociologia (México), Vol. XLIX, 3, Julio-Septiembre (1987), pp. 145-246.
8. 1992

E. Dussel (Ed.), Historia Liberationis. Historia de la Iglesia en América Latina
(1492-1992).

En castellano en edicion.

En italiano: La Chiesa in America Latina 1492-1992 il revoscio della storia,
Cittadella Editrice, Assisi, 1992, 928 p.

En inglés: The Church in Latin America 1492.1992, Burns Oates-Orbis Books,
Kent-New York, 1992, 501 p.

En portugués: Historia Liberationis. 500 Anos de Historia da Igreja na
America Latina, Edi¢cdes Paulinas-CEHILA, Sao Paulo, 1992, 710 p.

251

251



9.1992

E. Dussel-K.-O.Apel (Eds.), Fundamentacion de la ética y Filosofia de la
Liberacion, Siglo XXI, México, 104 p.

10. 1994

E. Dussel (Ed.), Debate en torno a la ética del discurso de Apel. Didlogo
filosdfico Norte-Sur desde América Latina, Siglo XXI, México, 312 p.

IITI. AUTOR DE ARTICULOS:

1. 1962

"Pobreza y civilizacion", Escrito en Paris.

En: América latina. dependencia y liberacion, (libro 12), pp. 144-151.
En portugués: "Pobreza e Civilizagdo".

En: Caminhos de Libertag¢do Latino-Americana, t. IV (libro 32), pp. 33-39.

2.1963

"La propiedad en crisis", Escrito en Paris.

En: América Latina. dependencia y liberacion, (libro 12), pp. 178-189.

En portugués: " A Propiedade em Crise".

En: Caminhos de libertagdo Latino-Americana, 1. IV (libro 32), pp. 40-50.
3.1963

"Universalismo y mision en los poemas del Siervo de Yahveh".

En: Ciencia y Fe, (Buenos Aires) XX, pp. 449-466.

Reed en: Ciencia y Fe, (San Miguel) 4 (1964), pp. 419-463.

En portugués: "Universalismo e Missdo nos Poemas do "Servo de lahweh".

En: Caminhos de libertagao Latino-Americana, t. IV(libro32), pp. 51-85.
4. 1964

"Le protestantisme en Amerique Latine".

En: Bilan du Monde, Casterman Tournai, t. [ y II, 26 p.

(Nota: Este articulo consta de solo 3 paginas en el tomo I).

5. 1964

" (Una generacion callada?"

En: S7, (Mendoza), 2, pp. 18-23.

Reed. en: América Latina, dependencia y liberacion, (libro 12), pp. 13-17.

252

252



6. 1964

"El trabajador intelectual en América Latina".

En: S§i (Mendoza), 3, pp. 6.7.

Reed. en: América Latina, dependencia y liberacion, (libro 12), pp. 18-23.

7. 1964

" (El ser latinoamericano tiene pasado y futuro?" Escrito en Miinster.

En: América Latina, dependencia y liberacion, (libro 12), pp. 24-36.

8. 1964

"Escatologia latinoamericana [ y II. Hacia una tematizacién de la pregunta por
el ser latinoamericano". Escrito en Miinster.

En: América Latina, dependencia y liberacion, (libro 12), pp. 37-48 y 49-55.
9. 1964

"La toma de conciencia cristiana en Latinoamerica". Escrito en Miinster.

En: ACI (Barcelona), XXIX, 108 (1965), pp. 246.250.

Reed. en: América Latina, dependencia y liberacion, (libro 12), pp. 135-143.
10. 1964

"Democracia latinoamericana, socialismo y judeocristianismo". Escrito en Paris.
En: América Latina, dependencia y liberacion, (libro 12), pp. 152-160.

11. 1964

"Los cristianos ante tres hechos contemporaneos". Escrito en Maguncia.

En: América Latina, dependencia y liberacion, (libro 12), pp. 161-177.

12. 1964

"En torno a la obra de Teilhard de Chardin" (Folleto).

En: Punto Omega, Buenos Aires, pp. 1-14.

En: Stromata, San Miguel, XIX (1963), pp. 391-400.

13. 1964

"Conciencia cristiana latinoamericana". Conferencia dictada en la Semana
latinoamericana de Paris en 1964.

En: Esprit (Paris) 7-8 (1965), pp. 15.20.

Reed. en: América Latina y conciencia cristiana, Ipla (Quito), 1970, pp. 9-61
(libro 8).

En portugués: " América Latina e Consciéncia Crista".

En: Caminhos de Libertagdo Latino-Americana, t. 11 (libro 16), pp. 7-40.

253

253



14. 1965

"Iberoamérica en la historia universal".

En: Revista de Occidente (Madrid) 25, pp. 85-95.

En: América Latina, dependencia y liberacion, (libro 12), pp. 56-66.
15. 1965

"Hacia una historia de la Iglesia Latinoamericana".

En: Stromata, (Buenos Aires) 21, pp. 483-505,

En francés: "Vers une histoire de 1'église d'Amérique latine".

En: Esprit (Paris) 7-8 (1965), pp. 53-65.

En inglés: "Outline of a history of the Church in Latin America".
En: Social Compass. International Review of socio-religious studies (Louvain)
5-6 (1967), pp. 343-363.

En aleman: "Die Entwickung der roemisch-katholistchen kirche".
En: Explosives Lateinamerika. Der protestantismus inmitten der socialen
Revolution, Lettner-Verlag, Berlin, 1969, pp. 23-32.

En polaco: "Hu Historij K'osciola Ameryce Laci'nskiej".

En: Znak Miesiecznik (Krakow) XIX, (1967), pp. 1261-1271.

16. 1965

"Situacion problematica de la antropologia filoséfica".

En: Nordeste (Resistencia) 7, pp. 101-130.

17. 1965

"Chrétientés latino-américaines".

En: Esprit (Paris) 7-8 pp. 2-20.

En polaco: "Spoleczn' osci Crze'scija'nskie Ameriki Laci'nskiej".
En: Znak Miesiecznik (Krakow) XIX, (1967), pp. 1244-1260.

En espafiol (resumido): "Cristianidades latinoamericanas".

En: C1DOC. INFORMA (Cuernavaca) 111, (1966), pp. 3/1-3/9.
18. 1965

"Claude Tresmontant".

En: Sapientia (Buenos Aires) 76, pp. 128-139.

19. 1965

"Pierre Teilhar de Chardin: Quaestio disputata".

En: Estudios (Buenos Aires) 562, pp. 121-132.

20. 1966

"Hipotesis para el estudio de latinoamérica en la historia universal", Universidad

del Nordeste (Resistencia), en rotaprint.

254

254



Reed. en: Método para una filosoffa de la liberacion, (libro 10), pp. 213ss.
Reed. como :"Cultura, cultura popular latinoamericana y cultura nacional".

En Cuyo (Mendoza) 4 (1968), pp. 7-40.

21. 1966

"Hernando Arias de Ugarte, obispo de Quito y arzobispo de Santa Fe de Bogota,
Charcas y Lima (1561-1638)".

En: XXXVI Congreso Internacional de Americanistas (Sevilla). pp. 167-178.
22.1967

"La doctrina de la persona en Boecio. Solucion cristologica'.

En: Sapientia (La Plata) 84 (1967), pp. 101-126.

23.1967

"Toribio Alfonso de Mogrovejo, Juan Luis Bertran, Francisco Solano, Roque
Gonzalez de Santa Cruz, Rosa von Lima, Martin von Torres, Petrus Claver".

En: Die Heiligen in ihrer Zeit, Matthias-Gruenewald- Verlag, Mainz pp. 301-320.
Reed. en: Zeugen des Glaubens in Lateinamerika, Matthias-Gruenewald- Verlag,
Mainz, 1980, pp. 34-41; 53-56.

2% reed. en: Sie verteidigten die Menschenwuerde. Zeugen des Glaubens in
Lateinamerika, Matthias-Gruenewald- Verlag, Mainz, 1982, pp. 45-53; 70-74.

En espaiol: “Toribio Alfonso de Mogrovejo, Francisco Solano, San Martin de Porres”.

En: Testigos de la fe en América Latina. Desde el descubrimiento hasta nuestros
dias, Verbo Divino, Estella, 1982, pp. 47-55; 71-75.

24. 1968

"Sentido de una historia de las ideas dentro de una teoria de la cultura",

En: Cuyo (Mendoza) 4, pp. 117-119.

25.1968

"La antropologia filosofica, fundamento tedérico del servicio social en América
Latina". Comunicacion presentada en el IV Congreso Panamericano de Servicio
Social, Caracas, 1968.

En: América Latina, dependencia y liberacion, pp. 66-81.

26. 1968

"De la secularizacion al secularismo de la ciencia europea, desde el Renacimiento
a la Ilustracion".

En: Concilium 47, pp. 91-114.

En inglés: "From secularization to secularism: Science from the Renaissance to
the Enlightenment".

En: Ibid., pp.93-119.

255

255



En aleman: "Von der Sackularisierung zum Saekularismus der Wissenschaft
(Renaissance bis Afklaerung)".

En:lbid., pp. 536-547 (libro 29), pp. 96-119.

En portugués: "Da secularizacdo ao secularismo da ciéncia européia, desde o
Renascimento até o [luminismo".

En: Ibid ., pp. 78-98.

En: Caminhos de Libertagao Latino-Americana, t. II (libro 16), pp. 209-226.
En italiano: "Dalla secolarizzazione al secolarismo della scienza; dal
Rinascimento all'Tlluminismo".

En: Ibid., pp. 105-131.

En holandés: " Van secularisatie naar secularisme in de wetenschap, vanaf de
Renaissance tot aan de verlichting".

En Ibid., pp. 84-108.

En polonés: "Od sekularyzacji do sekularyzmu: Nauka od renesensu do
o'swiecenia".

En /bid., 6-10 (1969), pp. 107-122.

En francés: "De la secularisation au sécularisme de la science, de la Renaissance
au XVIlIe siecle".

En: Ibid., (Paris), 47 (1968), pp. 81-101.

27.1969

"Hipotesis para el estudio de la cultura latinoamericana", Escrito en Buenos Aires
en 1969.

En: América Latina y conciencia cristiana, (libro 8), pp. 63- 79.

En: Contexto de la Iglesia Argentina, Ediciones Facultad de Teologia,
Universidad Catolica Argentina, pp. 87-104.

28. 1969

"La actitud profética ante el pasaje de la cristiandad a un sistema profano y
pluralista". Escrito en Buenos Aires en 1969.

En: América Latina y conciencia cristiana, pp. 81-101.

En: Contexto de la Iglesia Argentina, Ediciones Facultad de Teologia,
Universidad Catélica Argentina, pp. 134-154.

29. 1969

"La ética definitiva en Aristdteles o el tratado moral contemporaneo al Del Alma".
En: Cuadernos de Filosofia (Buenos Aires) II, pp. 75-89.

Reed. en: Historia de la filosofia Latinoamericana y filosofia de la Liberacion,
(Libro 41) pp. 297-314.

256

256



30. 1969

"Estética y ser".

En: Artes plasticas (Mendoza) 2, pp.17-20.

31. 1970

"Francisco Romero, un filosofo moderno en Argentina".

En: Cuyo (Mendoza) 6 (1970), pp. 79-106.

32.1970

" Algunos aspectos de la antropologia cristiana hasta finales del siglo XIV".

En: Eidos (Cordoba) 2, pp. 16-46.

33.1970

"Situacion del pensador cristiano en América Latina. Reflexion epistemoldgica en el
nivel ontologico". Conferencia dictada el 17 de agosto de 1970 en la Semana Académica
de la Facultad de Teologia de la Universidad de El Salvador, Buenos Aires.
Editado como: "Crisis de la Iglesia latinoamericana y situacion del pensador
cristiano en Argentina".

En: Stromata (Buenos Aires) 26 (1970), pp. 277-336.

En: Separata de Stromata (Buenos Aires), ( 1971) , pp. 3-62.

Reed. en: Caminos de liberacion latinoamericana, t. 11.., pp.135-164.

En portugués: "Situagdo do Pensador na América latina (Reflexdo epistemoldgica
no nivel ontologico)".

En: Caminhos de Libertagdo Latino-Americana, t.III, pp. 123-149.

34. 1971

"Metafisica de la femineidad: la mujer ser oprimido". Conferencia pronunciada
en el Goethe Institut (Mendoza) el 2 de septiembre de 1971.

Editado como: "Hacia una ontologia de la femineidad. La mujer: ser oprimido".
En: Opresion y marginalidad de la mujer en el orden social machista,

Humanitas (Buenos Aires) 1972, pp. 175-206.

En: América latina, dependencia y liberacion, pp. 90-107.

En: Filosofia ética latinoamericana, t.111, pp. 68-84.

35.1971

"Metafisica del sujeto y liberacion". Ponencia presentada en el Il Congreso de
Filosofia, Cérdoba, 1971.

En: Temas de filosofia Contemporanea, Sudamericana (Buenos Aires), pp. 27-32.
Reed. en: América latina, dependencia y liberacion, pp. 85-89.

Reed. en: Historia de la Filosofia Latinoamericana y Filosofia de la

Liberacion, (Libro 41) pp. 315-320.

257

257



36. 1971
"Para una fundamentacion analéctica de la liberacion latinoamericana".
En: Stromata (Buenos Aires) 28 (1972), pp. 53-89.

Como folleto: "Para una fundamentacion dialéctica de la liberacion latinoamericana".

En: Separata de Stromata, (Buenos Aires), 1972, 55 p.

En: Teologia y Vida (Santiago) 14 (1973), pp. 308-313.

En: Método para una filosofia de la liberacion, pp. 259-288.

En: Panorama de la teologia latinoamericana, t. 1, Equipo SELADOC,
(Salamanca), 1975, pp. 195-228.

37.1971

"La doctrina del fin en Max Scheler".

En: Philosophia (Mendoza) 37, pp. 5!- 74.

Reed en: Historia de la Filosofia Latinoamericana y Filosofia de la Liberacion,
(Libro 41) pp. 253-278.

38. 1971

"Sentido teoldgico de lo acontecido desde 1962 en América Latina".

En: Nuevo Mundo (Buenos Aires) 2, pp. 187-204.

Reed. como: "Reflexiones para una teologia latinoamericana de la liberacion".
Reed. en: Cultures et développement, Université Catholique de Louvain,
(Louvain), IV (1972), pp. 35-55.

39

40. 1972

"Teologia, historia de la liberacion y pastoral". Primera conferencia dada er
Buenos Aires en noviembre de 1971, organizada por las Juntas Arquidiocesanas
de Religiosos y Religiosas de Buenos Aires.

En: Caminos de Liberacion Latino-Americana, t. 1, pp.13-40.

En inglés: "Theology and Liberation History".

En: History and the Theology of Liberation, pp. 1-35.

En portugués: "Teologia e Histdria da Libertacao".

En: Caminhos de Libertacao Latino-Americana, t. I, pp. 11-31.

41.1972

"Grandes etapas de la historia de la Iglesia". Segunda conferencia dada en Buenos
Aires en noviembre de 1971, organizada por las Juntas Arquidiocesanas di
Religiosos y Religiosas de Buenos Aires.

En: Caminos de Liberacion Latino-Americana, t.1, pp.41-68.

En inglés: "Major Stages of World and Church History"

En: History and Theology of Liberation, pp. 37-74.

258

258



En portugués: "Grandes etapas da historia da Igreja".

En: Caminhos de Libertagdo Latino-Americana, t. 1, pp. 33-56.

42.1972

"La cristiandad colonial latinoamericana". Tercera conferencia dada en Buenos
Aires en noviembre de 1971, organizada por las Juntas Arquidiocesanas de
Religiosos y Religiosas de Buenos Aires.

En: Caminos de liberacion Latino-Americana, t 1, pp. 69-103.

En inglés: "Colonial Christendom in Latin America".

En: History and the Theology of Liberation. A Latin American Perspective,
Orbis Books (New York), pp.75-109,

En portugués: " A cristandade colonial latino-americana".

En: Caminhos de Libertagdo Latino-Americana, t. I, pp. 57-78.

43.1972

"Acontecimientos marcantes en el ultimo decenio (1962-1972)".

Cuarta conferencia dada en Buenos Aires en noviembre de 1971, organizada por
las Juntas Arquidiocesanas de Religiosos y Religiosas de Buenos Aires.

En: Caminos de liberacion Latino-Americana, t. 1, pp. 105-136.

En inglés: "Significant Events of the Last Oecade (1962-1972)".

En: History and the Theology of Liberation, pp. 111-138.

En portugués: " Acontecimientos marcantes no decénio 1962-1972".

En: Caminhos de Liberatag¢do Latino-Americana, t. 1, pp: 79-104.

44. 1972

"Reflexiones teoldgicas sobre la liberacion". Quinta conferencia dada en Buenos
Aires en noviembre de 1971, organizada por las Juntas Arquidiocesanas de
Religiosos y Religiosas de Buenos Aires.

En: Caminos de liberacion Latino-Americana, t. 1, pp. 137-158.

En inglés: "Theological Reflections on Liberation".

En: History and the Theology of Liberation. A Latin American Perspective,
Orbis Books (New York), pp. 139-155.

45.1972

"Aplicaciones pastorales concretas y actitud profética fundamental". Sexta
conferencia dada en Buenos Aires en noviembre de 1971, organizada por las
Juntas Arquidiocesanas de Religiosos y Religiosas de Buenos Aires.

En: Caminos de liberacion Latino-Americana, t. 1, pp. 159-176.

En inglés: "Concrete Pastoral Applications".

En: History and the Theology of Liberation, pp. 157-181.

259

259



46. 1972

"Sobre el sentido de la traduccion".

En: Actas del primer Simposio nacional de estudios clasicos. Universidad
Nacional de Cuyo, Mendoza, 1972, pp. 131-136.

Reed. en: Historia de la filosofia Latinoamericana y filosofia de la liberacion,
(Libro 41) pp. 279-287.

47.1972

"La antropoldgica teologal I (La ética como critica destructiva)". Conferencia
pronunciada el 17 de noviembre de 1972 en Buenos Aires.

En: Caminos de Liberacion Latinoamericana 1. pp. 9-35.

En portugués: " Antropologia teologal I (A ética como critica destructiva)".
En: Caminhos de Libertagdo Latino-Americana. t. III. pp. 11-34.

48. 1972

"La antropologia teologal II (La ética como critica liberadora)". Conferencia
pronunciada el17 de noviembre de 1972 en Buenos Aires.

En: Caminos de liberacion latinoamericana II. pp. 37-61.

En portugués: " Antropologia teologal II (A ética como critica libertadora)".
En: Caminhos de Liberta¢ao Latino-Americana, t.II1. pp. 35-56.

49, 1972

"La teologia de la liberacion (Estatuto epistemologico) ".

Conferencia dictada el 19 de noviembre de 1972 en Buenos Aires.

En: Caminos de liberacion latinoamericana I1. pp. 165-194.

En portugués: " A teologia da libertagdo (Estatuto epistemologico)".

En: Caminhos de libertagdo Latino-Americana. t. I11. pp. 151-178.

50. 1972

"La politica teologal (Hacia una eclesiologia latinoamericana)". Conferencia
dictada el 19 de noviembre de 1972 en Buenos Aires.

En: Caminos de liberacion latinoamericana II. pp. 63-112.

En portugués: " A politica teologal (Para uma eclesiologia latinoamericana)".
En: Caminhos de Libertagdao Latino-Americana, t. I11. pp. 57-101.

51.1972

"La designacion de obispos en el primer siglo del ‘patronato’ en América Latina

(1504-1620)".

En: Concilium 77. pp. 122-128.

En inglés: "The appointment of Bishops in the First Century of ‘Patronage’ in
Latin America (1504-1620)".

260

260



En:Concilium77, pp.113-121.

En holandés: "De Benoeming van Bisschoppen Tijdens de Eerste Eeuw van het
'Patronato' in Latijns Amerika ( 1504-1620)".

En: Concilium77, pp. 121-129.

En francés: "La désignation des évéques au primer siecle du 'Patronage’ en
Amérique Latine (1504-1620)".

En: Concilium 77, pp. 117-124.

En: En aleman: "Die Bischofsernennungen im ersten Jahrhundrt des Patronats in
Latein-amerika (1504-1620)".

En: Concilium 77, pp. 538-542.

En portugués: "A nomeacao de bispos do século I do 'padroado' na América
Latina ( 1504-1620)";

En: Concilium 77, pp.

En: Caminhos de libertagdo Latino-Americana, t 111, pp. 161-168.

Reed. en: Desintegracion de la cristiandad colonial y liberacion, pp. 151-156.
52.1972

"El 'otro' y el préjimo".

En: Revista Biblica (Buenos Aires) 34, pp. 145-154.

53.1973

"Teologia de la liberacion y pastoral liberadora".

En: Misiones extranjeras (Madrid) 13 (enero-febrero), pp. 9-37.

54. 1973

"El momento negativo: el ateismo de los profetas y de Marx. Propedéutica de la
afirmacion ética de la alteridad". Comunicacion presentada en la I Semana de
la Sociedad Argentina de Teologia (Cordoba) 1972.

En: Fé y Politica, Guadalupe, Buenos Aires, 1973, pp. 65-89.

Reed. como: "El ateismo de los profetas y de Marx. Propedeutica a la afirmacion
ética de la alteridad".

En: Método para una filosofia de la liberacion, pp. 245-258.

En: Selecciones de Teologia (Barcelona) 56 (1965), pp. 304-310.

55.1973

"El método analéctico y la filosofia latinoamericana". Ponencia presentada en el
VII Congreso Panamericano dé Filosofia, Brasilia, 1972.

En: América Latina, dependencia y liberacion, pp. 108-131.

Reed. como: "Superacion de la ontologia dialéctica. La filosofia de la liberacién
latinoamericana".

261

261



En: Método para una filosofia de la liberacion, pp. 175-197.

En: Latinoamerica (Anuario) (México) 6 (1973), pp. 107-131.

En: Mundo Nuevo (Buenos Aires) 3 (1975), pp. 116-135.

En: Hacia una Filosofia de la Liberacion Latinoamericana, Bonum, (Buenos
Aires), pp.118-137.

56. 1973

"Historia de la fe cristiana y cambio social en América Latina". Comunicacién
presentada en el Encuentro de El Escorial el 9 de julio de 1972".

En: América Latina, dependencia y liberacion, pp. 193-228.

En: Mision abierta, Buen Suceso (Madrid) 1972, pp. 410-416.

Reed. en: Fe cristiana y cambio social en América Latina, Sigueme (Salamanca)
1973, pp. 65-99.

En italiano: "Storia della fede cristiana e cambiamento sociele nell'America Latina".

En: Fede e cambiamento sociale in America Latina, Cittadella editrice (Assisi)
1975, pp. 72-114.

En francés: "Histoire de la foi chrétienne et changement social en Amérique Latine".

En: Les luttes de libération bousculent la théologie, Cerf, (Paris) 1975, pp. 39-100.
En portugués: "Histéria da f¢é crista e mudanga social na América Latina".
En: F¢ cristi e transforma~io social na América Latina, Vozes, (Petropolis)
1977, pp. 62-91.

En: Caminhos de Libertagdo Latino Americana, t. II, pp. 57-88.

57.1973

"Fisonomia actual del catolicismo latinoamericano, considerando su génesis
histérica". (Coautor con A. Blanch). Trabajo realizado en el Encuentro de El
Escorial 1972.

En: Fe cristiana y cambio social en América Latina, Sigueme, (Salamanca),
pp.345-351.

En portugués: "Fisionomia atual do catolicismo latino-americano em vista de
sua genese historica".

En: Fé crista e transformagao social na América Latina, Vozes, (Petropolis)
1977, pp. 303-308.

58. 1973

"La funciodn practico-politica de la filosofia". Conferencia dictada en la Facultad
de Filosofia de la Univesidad Nacional de Cuyo el 3 de octubre de 1973,
comentando el atentado de que fue objeto.

En: Introduccion a la filosofia de la liberacion latinoamericana,
Extenporaneos (México) 1977, pp. 139-149.

262

262



Reed. en: Historia de la filosofia Latinoamericana y filosofia de la liberacion,
(libro 41) pp. 97-111.

59. 1973

Reflexiones sobre la metodologia para una historia de la Iglesia en América
Latina". Exposicion efectuada el3 de enero de 1973 en Quito ante la Conferencia
Episcopal Ecuatoriana.

En: Para una historia de la Iglesia en América Latina, I Encuentro de CEHILA
(Quito) 1973; Nova Terra, (Barcelona), 1975, pp. 23-40.

Reed. en: Panorama de la Teologia latinoamericana II, Sigueme, (Salamanca)
1975, pp. 63-82.

En: Desintegracion de la cristiandad colonial y liberacion, (libro 11), pp.91-104.
En portugués: "Reflexos sobre a metodologia para urna historia da Igreja na
América Latina".

En: Caminhos de Libertagdo Latino-Americana, t. II; pp. 41-56.

60. 1973

" Alienacion y liberacion de la mujer en la Iglesia. (Un tema de erotica teologal)".

Conferencia dictada en CIDOC (Cuernavaca, México), el 28 de junio de 1973.
En: Caminos de liberacion latinoamericana, t. 11, pp. 113-134.

En portugués: " Alianacao e libertagdo da mulher na Igreja. (Um tema da erética
teologal)".

En: Virada do século na América Latina, EDUC-Paulinas, Sio Paulo, 1984,
pp.91-116.

En: Caminhos de Libertagdo Latino-Americana, t. III, pp. 103-122.

61. 1973

"Un discurso de liberacion". Conferencia dada en la "Semana Teoldgica" de San
Miguel (Buenos Aires), en 1973.

En portugués: "Um discurso de libertagao".

En: Caminhos de Libertagdao Latino-Americana, t. IV, pp. 198-224.

62. 1974

"Cultura imperial, cultura ilustrada y liberacion de la cultura popular".
Conferencia dictada en la IV Semana Académica de la Universidad de El Salva-
dor, Buenos Aires, el 6 de agosto de 1973.

En: Stromata (Buenos Aires) 30 pp. 93-123.

En: Dependencia cultural y creacion de la cultura en América Latina, Bonum
(Buenos Aires) 1974, pp. 43-73.

Reed. en: La pedagogica Latinoamericana, Nueva América, Bogota, 3* ed.1991,
pp. 107-141.

263

263



63. 1974

"Una liberazione non importada. Intervista a E.D. sulla teologia della liberazione".
En: Il Regno (Bologna) 16, pp. 378-381.

i4. 1974

"Hacia una metodologia de la liberacion femenina latinoamericana". Conferencia
dictada en Panamé en 1973 en el Encuentro DICAL.

En: CIDAL (México) 1, pp. 23-32.

65. 1974

"Las Casas, Bartolomé de".

En: Encyclopaedia Britannica, t. X (Chicago), pp. 684- 686.

Reed. en forma completa en el original espafiol como: "Bartolomé de Las Casas
(1474-1566). En el quinto centenario de su nacimiento".

En: Desintegracion de la cristiandad colonial y liberacion, (libro 11), pp. 139-145.

En portugués: "Bartolomeu de las Casas (1474-1566). No quinto centenario de
seu nascimento".

En; Caminhos de Libertagdo Latino-Americana, t. 11, pp. 135-143.

66. 1974

"Fray Bartolomé de las Casas. Profeta critico del imperialismo europeo". Ponencia
presentada en el XLI Congreso Internacional de Americanistas (México) 1974.
En: Contacto (México) 5, pp. 27-33.

Reed. como: "Nucleo simbolico lascasiano como profética critica al imperialismo
europeo".

En: Bartolomé de Las Casas (1474-1974) e historia de la Iglesia en América
Latina. Il Encuentro Latinoamerica de CEHILA, en Chiapas (México) (1974);
Nova Terra (Barcelona) (1976), pp. 11-17.

Reed. en: Desintegracion de la cristiandad colonial y liberacion. (libro 11),
pp. 146-150.

En portugués: "Nucleo simbdlico lascasiano como critica profética ao
imperialismo europeu".

En: Caminhos de Libertagdao Latino-Americana, t. 11, pp. 145-150.

67. 1974

"Dominacién-liberacion. Un discurso teologico distinto".

En: Vispera (Montevideo) 34, pp. 24-29.

Reed. en: Concilium 96 (1974), pp. 338-341.

En: Caminos de liberacion latinoamericana, t. 11, pp. 195-221.

En: francés: "Domination-libération: pour un discours thélogique original".

264

264



En: Concilium 96, pp. 33-53.

En: aleman: "Herrschaft-Befreiung. Ein veraenderter theologischer Diskurs".
En: Concilium 96, pp. 396-408.

En: italiano: "Dominazione-liberazione: un discorso teologico diverso".

En: Concilium 96, pp. 46-72.

En: holandés: "Overheersing-bevrijding Een andere theologische beschouwing".
En: Concilium 96, pp. 31-54.

En: portugués: "Dominagdo-libertacao: um discurso teoldgico diferente".

En: Concilium 96, pp. 714- 734.

En: Carminhos de Libertagdo Latino-Americana, t. IV, pp. 11-29.

En: inglés: "Oomination-liberation: a new approach".

En: Concilium 96, pp. 34-56.

68. 1974

" Algunas reflexiones sobre las condiciones historicas del ejercicio concreto de
los Ministerios en la Iglesia en América Latina (1492-1974)".

En: Ministerios eclesiales en Ameérica Latina, Secretariado General del CELAM
(Bogota), pp. 121-152.

En: Desintegracion de la cristiandad colonial y liberacion, (libro 11), pp. 169-190.
En portugués: " Algunas reflexdes sobre as condigdes historicas do exercicio concreto
dos Ministérios da Igreja na América Latina (1492-1974)".

En: Caminhos de Libertagdo Latino-Americana, t. 11, pp. 183-207.

69. 1974

"Interpretacion latinoamericana de la filosofia imperial de Hegel".

En: Latinoamérica (Rio Cuarto) 5-6, pp. 31-48.

Reed. en: Logos (México) 15 (1977), pp. 79-102.

70. 1975

"La filosofia de la liberacién en Argentina: irrupcion de una nueva generacion
filosofica". Conferencia presentada en el Coloquio de Filosofia Mexicana,
Morelia, agosto de 1975.

En: Revista de Filosofia latinoamericana (Buenos Aires)1 pp. 217-222.

Reed. en: La filosofia actual en América Latina, Grijalbo, (México) ( 1976), pp. 55-63.

En: ;Qué es eso de filosofia latinoamericana?, El Buho, (Bogota) 1981, pp. 123-130.
Reed. en: Praxis latinoamericana y filosofia de la liberacion, (libro 27) pp. 47-56.
71. 1975

"Elementos para una filosofia de la politica latinoamericana".

En: Revista de Filosofia latinoamericana (Buenos Aires) 1, pp.60-80.

265

265



72. 1975

"En Detroit". Conferencia dada en I Encuentro de EATWOT.

En portugués: "Em Detroit".

En: Caminhos de Libertagdo Latino-Americana, t. IV, pp. 258-278.

73. 1975

"La erotica latinoamericana".

En: Revista de la Universidad Catolica (Buenos Aires) 9, pp. 63-87.

74. 1975

"Hipotesis para una historia de la teologia en América latina".

En: Christus (México) 479, pp. 8-12 (resumen).

Reed. como: "Sobre la historia de la teologia en América Latina".

En: Liberacion y Cautiverio. Debates en torno al método de la teologia en América
Latina, Centro de Reflexion Teoldgica, México, 1975, pp. 19-68.

En: Desintegracion de la cristiandad colonial y liberacion, (libro 11), pp. 105-138.
En: Para una historia de la evangelizacion en América Latina. IlI Encuentro
Latinoamericano de CEHILA (Santo Domingo) (1975); Nova Terra (Barcelona)
1977; 2* ed. 1985, pp. 271- 319.

En: Lectura Teologica del Tiempo Latinoamericano, Seminario Biblico
Latinoamericano, 1979, pp. 149-194.

Actualizado en: Materiales para una historia de la teologia en América Latina,
CEHILA- DEI (San Jos¢) (1981), pp. 401-452.

En portugués: "Hipotese para urna histéria da teologia na América Latina (1492-1980)".
En: Historia da teologia na America Latina, Paulinos (Sao Paulo) 1981, pp. 165- 196.

En inglés: " A Hypothesis for a History of Theology in Latin America".

En: 4 History of the Churc in Latin American, (libro 2), pp. 306-342.
(Appendix II).

75. 1975

"Hacia una pedagogia de la cultura popular. Eticidad y moralidad de la conducta
cultural".

En: Cultura popular y filosofia de la liberacion, Fernando Garcia Cambeiro
(Buenos Aires), pp. 141-180.

76. 1975

"La 'base' en la teologia de la liberacion. Pespectiva latinoamericana".

En: Concilium 104, pp. 76-89.

En francés: "La base dans la theologie de la libération perspective latino-americaine".

En: Concilium 104, pp. 77-89.

266

266



En aleman: "Die Basis in der Theologie der Befreiung Lateinamerikanische Sicht".

En: Concilium 104, pp. 256-262.

En holandés. "De basis in de bevrijdingstheologie (Latijns amerikaans perpectief)".

En: Concilium 103, pp. 59-70.

En portugués: " A 'base' na teologia da liberta~ao".

En: Concilium 103, pp.

En: Caminhos de Libertagdao Latino Americana, t. IV, pp. 147-157.

77. 1975

"La divinizacion del imperio o de la filosofia de la religion de Hegel".

En: Nuevo Mundo (Buenos Aires) 9-10, pp. 81-101.

78. 1976

"Relaciones de Iglesia y Estado en las formaciones sociales periféricas
latinoamericanas". Ponencia presentada en el Consejo Ecuménico de las Iglesias,
Bossey, del 19 al 25 de agosto de 1976.

En: Christus (México) 493, pp. 35-41.

Reed. en espafiol como: "Periodizacion de las relaciones de Iglesia y Estado en
América Latina".

En: Boletin CEHILA (Bogotd) 10-11 (1977), pp. 7-14.

En aleman: "Lateinamerikas periphere Entwicklung in ihrer Bedeutung fuer die
Beziehungen zwischen Kirche und Staat".

En: Das Zeugnis der Kirche in den Staaten der Gegenwart, Verlag Otto
Lembeck (Frankfurt am Main) (1978), pp. 79-89.

En inglés: "Churc-State relations in peripheral Latin American formations".
En: The Ecumenical review (Geneva) 29 (1977), pp. 24-34.

Reed. en: Church and State -opening a new ecuMenical discussion, World
Council of Churches (Geneva) ( 1978), pp. 62- 78.

En: Desintegracion de la cristiandad colonial y liberacion, pp. 157-168.

En portugués: "Relagdes Igreja-Estado nas formagdes socias periféricas Latino-
Americanas".

En: Caminhos de Libertag¢do Latino-Americana, t. 11, pp. 169-182.

79. 1976

"Ponencia de E.D".

En inglés: "Statement by E. D."

En: SergioTorres, John Eagleson, Theology in the Americas, Orbis

Books (New York), pp. 287-290.

En: Sergio Torres, John Eagleson, Teologia de la Américas, Sigueme (Salamanca)

(1980), pp. 327-330.

267

267



80. 1976

" Acceso ético al Absoluto. El discurso ateo como condicion de la afirmacion de Dios".
En: Christus (México) 484, pp. 40-57.

81. 1977

"Hipotesis para elaborar el marco tedrico de la historia del pensamiento
latinoamericano. Estatuto del discurso politico populista". Conclusiones del
Seminario sobre categorias politicas tenido en el Centro de Estudios
Latinoamericanos, UNAM, M¢xico, 1976.

En: Ideas y Valores (UN-Bogota) 50, pp. 35-69.

Reed. en: Praxis latinoamericana y filosofia de la liberacion, (libro 27)
pp-261-302.

82. 1977

"Supuestos historico-filosoficos de la teologia desde América Latina".

En: Rosino Gibellini, La nueva frontera de la teologia en América Latina,
Sigueme, (Salamanca), pp. 174-198.

En italiano: "La teologla dell'America Latina. Presupposti storico-filosofici".
En: Rosino Gibellini, La nueva frontiera della teologia in America Latina,
Giornale di Teologia (Brescia) 91 (1975), Queriniana, pp. 273-312; 2% edic.
Ed. Quel'iniana (1991), pp. 273-312.

En inglés: "Historical and Philosophical Pressuppositions for Latin American
Theology".

En: Frontiers of Theology in Latin America, Orbis Books (New York) (1979),
pp. 184-212.

Texto reproducido como folleto en 1981 en Filipinas, pp. 34-62.

En portugués: "Pressupostos historico-filoséficos da teologia a partir da América Latina".
En: Caminhos de Libertagao Latino-Americana, t. IV, pp. 175-197.

83. 1977

"Religion as superstructure and infraestructure. Some provisional hypotheses".
(Inédito en inglés). Conferencia dada en la Universidad de Dubrovnik
(Yusgolavia), en el mes de abril de 1977.

En espaiol: "La religion: como supraestructura y como infraestructura".

En: Religion, pp. 15-68.

84. 1977

"Ser extranjero. Senal de los tiempos e interpelacion de la fe". Conferencia dada
en el encuentro realizado en Nuevo México (Estados Unidos), en agosto de
1977.

268

268



En portugués: "Ser extrangeiro. Sinal dos tempos e interpelacao da fé".

En: Caminhos de Libertagdo Latino-Americana, t. IV, pp. 86-121.

85. 1977

"Diferenciacion de los carismas".

En: Concilium 129, pp. 324-344.

En italiano: "Divert4 tra i carismi".

En: Concilium 129, pp. 66-89.

En francés: "Distinction des charismes".

En: Concilium 129, pp. 49-68.

En portugués: "Diferenciagdo dos carismas".

En: Concilium 129, pp. 42-59.

En: Caminhos de Libertagdo Latino-Americana, t. IV, pp. 227-244.

En aleman: "Unterscheidung der Charismen".

En: Concilium 129, pp. 571-580.

En inglés: "The differentiation of Charisms".

En: Concilium 129, pp. 38-55.

86. 1977

"Filosofia y liberacion latinoamericana".

En: Latinoamérica (México) 10, pp. 83-91.

87. 1977

"Introduccioén a la cuestion del modelo general del proceso de disefo".

En: Modelo general del proceso del diserio. (1a. parte), UAM-Azcapotzalco
(México) (1976), pp. 1-57.

En: M.L. Gutiérrez, Ed. Dussel et al., Contra un disenio dependiente: un modelo
para la autodeterminacion nacional, Edicol (México), pp. 37-75.

88. 1977

"Cuestionamiento de la situacion actual del disefio y la tecnologia". Con

J. Sanchez de Antuiano B.

En: M.L. Gutiérrez, E. Dussel et al., Contra un diseinio dependiente: un modelo para
la autodeterminacion nacional, Edicol (México), pp. 177-182.

89. 1977

"Fase del proyecto". Con M.S. de Carmona.

En: M.L. Gutiérrez, E. Dussel et al., Contra un disefio dependiente: un modelo
para la autodeternunacion nacional, Edicol (México), pp. 177-182.

269

269



90. 1977

"Conversacion con Enrique Dussel".

En: Tedfilo Cabestrero, Conversaciones sobre la fe, S igueme, (Salamanca),
pp.61-82.

En inglés: " A Conversation with Enrique D. Dussel".

En: Tedfilo Cabestrero, Faith: Conversations with Contemporary Theolo-
gians, Orbis Books, Maryknoll (New York) ( 1980), pp. 43-62.

91.1977

"Fetichizacion ontolédgica del sistema".

En: Logos (México) 15, pp. 79-102.

92.1977

"Coyuntura de la praxis cristiana en América Latina".

En: Christus (México) 504, pp. 10-24.

Reed. en: SIC (Caracas) 403 (1978), pp. 103, 137-141.

Reed. como: "Coyuntura de la praxis cristiana en América Latina. Hacia una
divisién internacional del trabajo teologico".

En: Taller de Teologia (México) 2 (1978), pp. 55-85.

En: Misiones extranjeras (Madrid) 45 (1978), pp. 199-216.

En: Praxis cristiana y produccion teologica. Materiales del Encuentro de
teologias celebrado en la Comunidad Teologica de México (8-10 octubre, 1977),
Sigueme (Salamanca) (1979), pp. 191-238.

En inglés: " An International Division of Theological Labor".

En: Foundations (Arlington) 4 (1980), pp. 332-354.

93.1978

"El 'tercerismo eclesial'. Tactica politica y mecanismo ideologico".

En: Capitalismo: violencia y anti-vida. La opresion de las mayorias y la
domesticacion de los dioses, t. 1, coleccion DEI-Educa, pp. 315-328.

En italiano: "La tentazione attuale della Chiesa: il 'tercerismo"'.

En: IDOC (Roma) 6-7 (1978), pp. 125-129.

En inglés: " A Specious Alternative: the Third Way (The Present Temptation of
the Churc in Latin America)".

En: The Churh at the Crossroads, IDOC International (Roma) (1978), pp. 92-98.

94.1978

"Sobre el 'Documento de Consulta' para Puebla".

En: Christus (México) 507, pp. 54-60.

Reed. en: Puebla/78 temores y esperanzas, Centro de Reflexiones Teoldgicas
(México) (1978), pp. 81-101.

270

270



95. 1978

"Discernimiento: /cuestion de ortodoxia u ortopraxia?"

En: Concilium 139, pp. 552-567.

En italiano: "Discernimiento: un problema d'ortodossia o d'ortoprassi?"

En: Ibid. pp. 75-93.

En holandés: "Onderscheiding: Kwestie van orthodoxie of orthopraxie?"

En: Ibid. pp. 46-59.

En francés: "Discernement: question d'orthodoxie ou d'orthopraxie?"

En: Ibid. pp. 59- 72.

En aleman: "Unterscheidung -Frage der Orthodoxie oder der Orthopraxie?"
En: Ibid. pp. 591-598.

En portugués: "Discernimento: questdo de ortodoxia ou ortopraxis?"

En: Ibid. pp. 47-60.

En: Caminhos de Libertagdo Latino-Americana, t. IV, pp. 245-257.

96. 1978

"The political and ecclesial context of Liberation Theology in Latin America".
En: The Emergent Gospel -Theology from the Underside of History, Orbis
Books (New York), pp. 175-192.

En Francés: "Contexte politique et ecclésial de la théologie de la libération en
Amérique Latine".

En: Théologies du Tiers Monde -du conformisme a I 'independance, Harmat-
tan (Paris) (1977), pp. 106-120.

En portugués: "0 contexto politico e eclesial da teologia da libértacao na
América Latina".

En: Sergio Torres, Virginia Fabella, O evangelho emergente, Edi¢des Paulinas
(Sao Paulo) (1982), pp. 213-232.

97. 1978

"Filosofia de la Liberacion y revolucion en América Latina".

En A. Cuevas, E. Dussel et al., La filosofia y las revoluciones sociales, Grijalbo
(México), pp. 25-53.

Reed. en: Cuadernos de Filosofia Latinoamericana (Bogota) 14 (1983),
Universidad de Santo Tomas, pp. 7-23.

Reed. en: Praxis latinoamericana y filosofia de la liberacion, (libro 27) pp. 57-83.

98. 1979
"Culto, materialismo y liberacion".
En: Christus (México) 508, pp. 24-30.

271

271



99. 1979

"Puebla, Juan Pablo Il y la historia de la Iglesia en América latina".
En: Boletin CEHILA (Bogotd) 18, pp. 3-15.

100. 1979

"Urge replantear la teoria de la religion". Entrevista.

En: Theologica Xaveriana (Bogota) 50, pp. 55-57.

101. 1979

"La Iglesia latinoamericana de Medellin a Puebla".

En: Servir (México) 79, pp. 91-135.

Reed. con el titulo: "Dindmica de la opcion de la Iglesia de los pobres ( 1968-1979)".

En: La Iglesia latinoamericana de Medellin a Puebla, CEHILA-CODECAL
(Bogota) (1979), pp. 7-58.

En: Encuentro de Riobamba (Mayo 1979), CEP (Lima) (1980), pp. 169-217.
En: Panorama de la Teologia latinoamericana, Puebla, t. V, Sigueme
(Salamanca), (1981), pp.13-61.

En aleman: "Die lateinamerikanische Kirche von Medellin bis Puebla".

En: Latelnamerika: Gesellschaft, Kirche, Theologie, Vandenhoeck & Ruprecht
(Goettingen) (1981), pp. 71-113.

En portugués: "A Igreja latino-americana na atual conjetura (1972-1980)".

En: A Igreja que surge da base, Paulinas (Sao Paulo) (1982), pp. 155-185.
Reed. actualizada en espafiol: "La Iglesia latinoamericana en la actual coyuntura
(1972-1980)".

En: Teologia de la liberacion y comunidades cristianas de base, Sigueme
(Salamanca) (1982), pp. 93-122.

En inglés: Current Events In Latln America (1972-1980).

En: The Challenge of Basic Christian Communities, Orbis Books (New York)
(1981), pp. 77-102.

102. 1979

"Primera Sesion".

En: Iglesia y Estado en América latina, Centro de Reflexiones Teologicas
(México), pp. 11-20.

103. 1979

"El Reino de Dios y el pobre".

En: Leonidas Proanio. 25 anos obispo en Riobamba, CEP (Lima), pp. 255-267.
Reed. en: Servir (México) 83-84 (1979), pp. 521-550.

En Inglés: "The kingdom of God and the poor".

272

272



En: International Review of mission (Genova) 220 (1979),

World Council of Churches, pp. 115-130.

104. 1979

"Su experiencia y su juicio sobre 'Puebla’. Con varios entrevistados.

En: Los tedlogos de la liberacion en Puebla, PPC (Madrid), pp. 131ss.

105. 1979

"Puebla, Cronica e historia". (Coautor con Felipe Espinosa).

En: Christus (México) 520-521, pp. 21-37.

106. 1979

"La Iglesia argentina de 1968 a 1979".

En: Cuadernos de marcha (México) 2, pp. 55-71.

107. 1979

"Tecnologia y necesidades basicas".

En: Tecnologia y necesidades basicas, DEI (San José).

En: Filosofia de la Produccion, (libro 25) pp. 229-238.

108. 1979

"La cristiandad moderna ante el otro. Del indio 'rudo' al 'bon souvage"'.

En: Concilium 150, pp. 498-506.

En aleman: "Die moderne Chritenheit vor dem 'anderen'. Vom 'ruden Indio' bis
zum 'guten Wilden"'.

En: Ibid., pp. 649-656.

En holandés: "Het moderne Christendom tegenover de ander. Van de 'oeschaafde’
Indiaan tot de 'goede Wilde"'.

En: Ibid., pp. 51-62.

En francés: "La chrétienté moderne davant celui que est autre. De I'lndien 'rudo’
au 'han sauvage"'.

En: Ibid., pp. 65-76.

En inglés: "Modern Christianity in Face of the 'Other'. From the 'Rude' Indian
to the 'Noble Savage"'.

En: Concilium 130 (1979), pp. 49-59.

En portugués: ““ A cristandade moderna frente ao outro. Do indio "rude" ao "bom
selvagem"”.

En: Caminhos de Libertagdo Latino-Americana, t. 11, pp. 151-160.

273

273



109. 1979

"Document: Was Sozialisten lerner sollten". Didlogo con Hildergard Luening.
En: Der Papst in Mexiko, Palmos, Diisseldorf, pp. 115-117.

110. 1979

"Condiciones de la produccion e interpretacion del documento de Puebla".
En: Servir (México) 81, pp. 267-282.

111. 1979

"Dinamica de la opcion por los pobres (1962-1968)".

En: La Iglesia latinoamericana de Medellin a Puebla, CEHILA -CODECAL
(Bogota), pp. 7-58.

112. 1980

"Desafios atuais para a teologia da libertagdo Latino-Americana". Conferencia
presentada en el IV Encuentro de la Asociacion Ecuménica de los Teologos del
Tercer Mundo en Sao Paolo, 25 de febrero de 1980.

En: Caminhos de Libertagdo Latino-Americana, t. IV, pp. 279-294.

113. 1980

Un entrevistado entre otros. Bruno Schegelberger, Josef Sayer, Karl Weber.
En: Von Medellin nach Puebla. Gesprdiche mit lateinamerikanischen
Theologen, Patmos, Diisseldorf, 205 p.

114. 1980

"De Sucre a Puebla (1972-1979)".

En: Caminhos de Libertagdao Latino Americana, t. 1, pp. 105-129.

115. 1980

"Racismo, América latina negra y teologia de la liberacion".

En: Servir (México) 86, pp. 163-210.

En: Misiones extranjeras (Espafia) (1989),112-113, pp. 447-462.

En portugués: "Racismo, América latina negra e teologia da libertacdo (Os
contornos do problema)".

En: Caminhos de Libertagdo Latino America, t. IV, pp. 122-146.

En: Escraviddo negra e Historia da Igreja na América latina e no Caribe,
CEHILA-Vozes (Petrépolis) (1987), pp. 217-237.

116. 1980

" Arte cristiano del oprimido en América Latina".

274

274



En: Concilium 152, pp. 163-210.

En francés: "L'art chrétien de l'opprimé en Amérique Latine. Hipothése pour
caractériser une esthétique de la libération".

En: Ibid., pp. 55- 70.

En holandés: "Christelijke kunts van de onderdrukte in Latijns-Amerika.
Hypothesen tot een esthetica van de bevrijding".

En: Ibid., pp. 41-52.

En aleman: "Christliche kunst des Unterdrueckten in Lateinamerika. Eine
Hypothese zur Kennzeichung einer Aesthtik der Befreiung".

En: Ibid., pp. 106-114.

En italiano: " Arte cristiana dell'opresso in America Latina. Ipotesi per un'estetica
della liberazione".

En: Ibid., pp. 75-93.

En inglés: "Christian Art of the Oppressed in Latin America".

En: Concilium 152 (1980), pp. 40-52.

En portugués: " Arte cristdo do oprimido na América Latina".

Hipdteses para caracterizar urna estética da Libertagao".

En: Caminhos de Libertacao Latino Americana, t. IV, pp. 158-171.

Reed. en espafiol: Artes (México) 10 (1989), pp. 2-13.

117. 1980

"Puebla: relaciones entre ética cristiana y economia".

En: Concilium 160, pp. 576-588.

En italiano: "Puebla: rapporti tra etica cristiana ed economia".

En: Ibid., pp. 194-212.

En francés: "Puebla: relations entre éthique chrétienne et économie".

En: Ibid., pp. 165-179.

En holandés: "Puebla: relaties tussen christelijke ethiek en economie".

En: Ibid., pp. 112-122.

En aleman: "Puebla: Beziehungen zwischen christlicher Ethik und Wirtschaft".
En: Ibid., pp. 740-748.

118. 1980

"Philosophy and Praxis. Provisional Thesis for a Philosophy of Liberation".
En: John B. Brough et al., Philosophical Knowledge, Cath. Univ. of America
(Washington), pp. 108-118.

En espafol en: Praxis latinoamericana y filosofia de la liberacion, (libro 27)
pp.21-45.

En portugués: "Filosofia e praxis. Tese provisoria para urna filosofia da libertacao".
En: Filosofia da libertagdo na América Latina, pp. 239-257.

275

275



119. 1980

" Tomismo y metafisica en América Latina?".

En: Ponencias, t. I, I Congreso Internacional de Filosofia Latinoamericana, junio
15-21, USTA (Bogotd), pp. 219-235.

120. 1981

"Las reducciones: un modelo evangelizatorio y un control hegémonico".

En: Christus (México) 551, pp. 19-23.

En portugués: " As redugdes: um modelo de evangeliza¢do e um control hegemonico".

En: Das redugoes latino-americanas as lutas indigenas atuais,

Paulinas (Sao Paulo) (1982), pp. 10-21.

121. 1981

"Expansion de la cristiandad, su crisis y el momento presente".

En: Concilium 164, pp. 80-89.

En holandés: "De verbreiding van de christenheid, de crisis en de situatie van dit
moment".

En: Ibid., pp. 52-59.

En aleman: "Die Ausbreitung der Christenheit und ihre heutige Krise".

En: Ibid., pp. 307-316.

En francés: "E)jpansion de la chrétienté, sa crise et 1'époque actualle".

En: Ibid., pp. 77-87.

En italiano: "Espansione della cristianita, sua crisi € momento presente".
En: Ibid., pp. 87-98.

En portugués: "Expansdo da cristandade, sua crise € 0 momento presente".
En inglés: "The expansion of Christendom, its Crisis and the Present Moment".
En: Ibid., 144, pp. 44-50

122. 1981

"Los cristianos después de Puebla: ALAI entrevista a Enrique Dussel".

En: Boletin de I'Agence Latino-americain d'information-ALAIN (Montreal)
5(1981), pp. 171-172, 170.

123. 1981

"(Puede legitimarse 'una' ética ante la 'pluralidad’ historica de las morales?".
En: Concilium 170, pp. 515-525.

Reed. en: Praxis latinoamericana y filosofia de la liberacion (libro 27) pp.117-132.

En: Revista de Historia de las Ideas (Quito) 4, 2% época, (1983), pp. 225-236.
En holandés: "Kan men 'een' etihiek legitimieren tegenover de historiche
'pluraliteit' van moraalsystemen?"

276

276



En Concilium, pp. 64- 72.

En francés: "Une ethique unique peut-elle se l1égitimier devant la 'pluralitd’

des morales?"

En Ibid., pp. 95-106.

En aleman: "Laesst sich 'eine' Ethik angesichts der geschichtlichen "Vielheit'

der Moralen legitimieren?"

En Ibid., pp. 807-813.

En italiano: "Pu¢ legittimarsi 'una' etica de fronte alla 'pluralita’ storica delle morali?"
En: Ibid., pp. 102-115.

En portugués: "Pode se ligitimar 'uma' etica frente a 'pluralidade’ histérica das morais?"
En inglés: "One Ethic and Many Moralities?"

En Ibid., 150 (1981), pp. 54-61.

124. 1981

"Eticidad de la existencia y moralidad de la praxis latinoamericana".

En: Temas de Etica latinoamericana, El Buho (Bogota), pp. 101-122.

125. 1982

"Derechos basicos, capitalismo y liberacion".

En: Cuadernos de Filosofia Latinoamericana (Bogota) 10, pp. 14-21.

Reed. en: Praxis latinoamericana y fil osofia de la liberacion (libro 27), pp.143-157.
En inglés: "Basic Rights, Capitalism and Liberation".

En: Human Rigths. Abstracts of Papers from the Tenth Interamerican Con-
gress of Philosophy, Tenth Interamerican Congress of Philosophy 18-23 Octubre
1981, Florida State University (Tallahassee) 1982, p 33.

126. 1982

"Hacia una teologia de 'pan y trabajo"'.

En: Experiencia latinoamericana de formacion en la vida religiosa

mercedaria, Gubani (México) (1982), pp.141-154.

127. 1982

"Informe sobre la situacion en América Latina".

En: Concilium 171, pp. 88-95.

En francés: "Un rapport sur la situation en Amérique Latine".

En Ibid., pp. 89-97.

En holandés: "Een verslag over de situatie in Latijns-Amerika".

En: Ibid. , pp. 63-69.

En aleman: "Ein Breicht ueber die Lage in Lateinamerika".

En: Ibid., pp.49-54.

277

277



En italiano: "La situazione en America Latina".

En Ibid., pp. 104-114.

En portugués: "Informe sobre a situagdo na América Latina".
En inglés: "A report on the Situation in Latin America".

En Ibid., 151, pp. 54-60.

128. 1982

"Pensée analectique en philosophie de la libération. Introduction méthodologique".

En: Analogie et Dialectique, Labor et Fides (Geneve), pp. 93-120.

129. 1982

"Encuentro de cristianos y marxistas en América Latina".

En: Cristianismo y Sociedad (México) 74, pp. 19-36.

En italiano: "Incontro di cristiani e marxisti in America Latina".

En: IDOC internazionale (Roma) 8-9 (1983), pp. 5-21.

En inglés: "Christian and marxists in Latin America".

Sintesis publicada por Newletter fron CAREE, Boletin 24, 1984.

130. 1982

"Origenes del episcopado".

En: Servir (México) 99, pp. 393-415.

131. 1982

"El martirio en América Latina. Palabras preliminares".

En: El martirio en América Latina, Misiones Culturales de B.C., A.C. (México),
pp. 3-7.

132. 1982

"Etica de la liberacion".

En: Iglesia Viva (Valencia) 102, pp. 591-599.

133. 1982

"Hipotesis para una historia de la filosofia en América Latina".

En: Ponencias, 11 Congreso Internacional de Filosofia Latinoamericana (julio
11-16) , Universidad Santo Tomads, Bogota, 1982, pp. 405-436.

En: Perspectivas de la Filosofia, 111 Simposio de Filosofia Contemporanea,
UAM-I (México) (1990), pp. 229-270.

Reed. En: Historia de la filosofia Latinoamericana y filosofia de la liberacion,
(Libro 41) pp. 13-54.

278

278



134. 1982

"Sobre la juventud de Marx. A propdsito de una traduccion reciente".

En: Dialéctica (Puebla) 12, pp. 219-239.

Reed. en: Praxis latinoamericana y filosofia de la liberacion, (libro 27)

pp. 159-183.

135. 1982

"Marx jateo? La religion en el joven Marx (1835-1849)".

En: Los Universitarios (México) 205, pp. 25-31.

Reed. En: Reflexdo (Campinas) 29 (1984), pp. 11-30.

En: Marxistas y cristianos, Coleccion Extension Universitaria 3, UAP (1985),
pp-179-212.

136. 1982

"Historia de la Iglesia en América Latina: una interpretacion".

En: Revista de Historia (Sao Paulo) 115 (1983), pp. 61-87.

En: Iglesia, Religion y Sociedad en la Historia Latinoamericana (1492-1945),
Adam Anderle, Szeged (Hungria) ( 1989), t.I, pp. 1-30.

En italiano: "Periodizzazione di una storia della chiessa in America Latina".
En: Cristianesimo nella Storia (Bologna) 2 (1982), pp. 253-286.

En aleman: "Die Geschiche der Kirche in Lateinamerika : Eine Interpretation”.

En: Theologische Zeitschrift (Basel) 38 ( 1982), pp. 367-398.

En inglés: "The History of the Church in Latin America: An Interpretation".
En: Church History in an Ecumenical Perspective, Bern (1982), pp. 29-50.
Reed. en: The History of the Church in Latin America: An Interpretation,
MAC (San Antonio T X) (1974),67 p.

Reed. en: Historia, religion y sociedad en la historia latinoamericana 1492-
1945, t. 1, Szeged, (Hungria) (1989), pp. 1-29.

En ruso en: Latino América 5 (1989), pp. 51-58, y en Ibid., 6 (1989), pp.56-67.

137. 1982

"El pan de la celebracion, signo comunitario de justicia".

En: Concilium 172 (1982), pp. 236-249.

En italiano: "II pane della celebrazione liturgica: segno comunitario de
giustizia".

En: Ibid., pp. 102-116.

En portugués: "0 pao da celebracao: signo comunitario de justica".

En: Ibid., pp. 76-88.

En francés: "Le pain de la célébration: signe communautaire de justice".
En: Ibid., pp. 89-101.

279

279



Reed. en francés con el titulo: "La rencontre de 'Occidenlt chrétien et de 1’ Amerique
Latine (A propost de la conversacion de Bartolomé de las Casas)"

En: Theologie et choc des cultures. Colloque de I’Institut Catholique de Paris.
Les Editions du Cerf (Paris) (1984), pp. 109-125.

En holandés: "Het brood van de viering: gemeenschapsteken van gerechtigheid".
En: Concilium., pp. 65- 74.

En aleman: "Das Brot der Feier: Gemeinschaftszeichen der Gerechtigkeit".

En: Ibid., pp. 120-129.

En inglés: "The Bread of the Eucharistic Celebration as a Sign of Justice in the
Community".

En: Ibid., 152, pp. 56-65.

Reed. como: Hacia una teologia de la produccion” .

En: Boletin de I'Agence Latino-americain d'Information -ALAI (Montreal)
5(1981) 16, pp. 188-191; y en Ibid. 5 (1981) 17, 199-200.

138. 1983

"La Iglesia en Nicaragua (1979- 1983)".

En: Puebla (Petropolis) 22, pp. 20-39.

En portugués: "Histéria da Igreja na Nicaragua (1979-1983)".

En: Caminhos de Libertagdo Latino-Americana, t. 1, pp. 131-150.

139. 1983

"El pueblo de El Salvador: un Job comunitario. Reflexion teologica a partir de
testimonios".

En: Concilium 189, pp. 416-417.

En francés: "Le peuple du Salvador: un Job communautaire. Réflexion
theologique a partir de témoignages".

En: Ibid., pp. 99-110.

En holandés: "Het volk van El Salvador: een gemeenschappelijke Job.
(Theologische reflexie uitgaande van ervarigen)".

En: Ibid., pp. 68- 76.

En italiano: " Il popolo del Salvador: un Giobbe comunitario. Riflessione teologica
sulla base di testimonianze".

En Ibid., pp. 107-119.

En aleman: "Das Volk von El Salvador: ein kollektiver Ijob. Von persoenlichen
Zeugnissen ausgehende theologische Reflexion".

En: Ibid., pp. 716-722.

En portugués: "O povo de El Salvador: Um J6 comunitario. Reflexado teologica
a partir de testemunhos".

280

280



En inglés: "The People of El Salvador: the comunal sufferings of Job. A theo-
logical reflection based on documentary evidence".

En. 1bid. 189, pp. 61-68.

140. 1983

"Ekklesiologie der christlichen Gemeinschaften des Volkes" (Einfiihrung).

En: Herausgefordert durch die Armen. Dokumente der Oekumenischen
Vereinigung von Dritte-Welt- Theologen 1976-983, Herder, Freiburg-Basel-Wien,
pp. 79-84.

141. 1983

"El imperialismo en Centroamérica".

En: Hacia una Iglesia renovada por la practica de la solidaridad, (Torino),

pp. 52-56.

En italiano: "L'imperialismo in America Centrale. Analisi teologica e sviluppi storici".
En: Tempi di fraternita (Torino) 6 ( 1983), pp. 6- 7.

142. 1983

"Respondiendo algunas preguntas y objeciones sobre la filosofia de la liberacion".
En: Reflexdo (Campinas) 26, pp.15-24.

Reed. en: Praxis latinoamericana y filosofia de la liberacion, (libro 27), pp.85-98.
143. 1983

" A Theology for the Oppresor".

En: Catholic Agitator (Los Angeles) 5, pp. 4-5.

144.

145. 1984

"Os cristads e o socialismo em Cuba e Nicaragua".

En: Pablo Richard, E. Dussel el al., Virada do século na América Latina, EDUC-
Paulinas (Sao Paulo), pp. 33-66.

146. 1984

" (Teologias de la 'periferia' y del 'centro’, encuentro o confrontacion?".

En: Concilium 191, pp. 141-154.

En italiano: ";Teologie 'periferiche' e 'centro', incontro o confronto?"

En: Ibid., pp.159-173.

En holandés: "Theologie van de 'periferie' en van het 'centrum'.

Ontmoeting of controntatie?"

281

281



En: Ibid., pp. 100-112.

En francés: "Theologie de la 'Péripherie' et du 'Centre' Rencontre ou confrontation?".

En: Ibid., pp. 143-158.

En aleman: "Theogien der 'Peripherie' und des 'Zentrums': Begegnung oder
Konfrontation?".

En: Ibid., pp. 77-85.

En portugués: "Teologias da "periferia’ e do 'centro' .Encontro ou confrontacao?".
En inglés: "Theologies of the 'Periphery' and the 'Centre': Encounter or Con-
frontation?".

En: Ibid., 171, pp. 87-97.

Reed. en: Voices from the Third World (Colombo) X (1987) I, pp. 50-63.
147. 1984

"Etica de la liberacion. Hipdtesis fundamentales".

En: Concilium 192, pp. 249-262.

En italiano: "L'ética della liberazione. Ipotesi fondamentali".

En: Ibid., pp. 103-119.

En francés: "Etique de la libération. Hypothéses fondamentales".

En: Ibid., pp. 91-104.

En holandés: "Bevrijdingsethiek. Grondypothesen".

En: Ibid., pp. 68- 79.

En aleman: "Befreiungsethik-Grundlegende Hypothesen".

En: Ibid., pp. 133-141.

En portugués: "Etica da libertagdo. Hipoteses fundamentais".

En: Ibid. , pp.

En inglés: "An Ethice of Liberation: Fundamental Hypotheses".

En: Ibid. 172, pp. 54-63.

Reed. en: Etica comunitaria, (libro35), pp. 249-264.

148. 1984

"La tecnologia en el pensamiento de Marx".

En: Dialéctica (Puebla) 14-15 (diciembre 1983- marzo 1984), pp. 31-49,
(publicacion parcial).

Reed. con el titulo: "Estudio preliminar al 'Cuaderno tecnologico-histotico'
(1851) de Marx".

En: Filosofia de la produccion, (libro 25), pp.115-187.

Reed. en: Carlos Marx, Cuaderno Tecnologico-Historico (Extractos de la lectura
del Cuaderno XVII, B 56, Londres 1851), UAP, (Puebla) (1985), pp. 9-78.

282

282



149. 1984

"Del descubrimiento al desescubrimiento. Hacia un desagravio historico".

En: Semanario de El Dia (México) 1171 (9 Diciembre), pp. 4-7.

En: Iglesias (México), 46, pp. 11-15.

Reed. en: Concordia (Frankfurt) 10 (1986), pp. 109-116.

En: M. Benedetti et al., Nuestra América contra el V Centenario, Emancipacion e
identidad de América Latina, 2* edicion, Editorial GEBARA (1989), pp. 73-88.
En Reflexdo (Campinas) 34 (1986), pp. 5-15.

En portugués: "Do descobrimento ao desemcobrimento".

En: Queimada e Semeadura. Da conquista espiritual ao desecobrimento de uma
nova evangelizagdo, Vozes (Petropolis) (1988), pp. 109-118.

En italiano: "Dalla scorpeta al dis-occultamento. Verso un risarcimento storico".
En: Emergenze (Roma) 2-3 (1988), pp. 24-29.

En otra version castellana: "Otra vision del descubrimiento. El camino hacia un
desagravio historico".

En: Cuadernos Americanos (México) Nueva Epoca, 3 (1988) 9, pp.34-41.

En: Heinz Dieterich Steffan (ed.), Nuestra América frente al V Centenenario.
Emancipacion e Identidad de América Latina: 1492-1992, Joaquin Mortiz-Planeta
(México) (1989), pp. 60-74.

Con modificaciones: " ;Descubrimiento o invasion de América?". Vision
histérico- teoldgica".

En: Concilium 220 (1988), pp. 481-488.

En inglés: "Was América Discovered or Invaded?"

En: Concilium 200 (1988), pp. 126-134.

En francés: :Decouverte ou invasion de I' Amérique? Vision historico-thélogique".
En: Concilium 220 (1988), pp. 147-155.

En aleman: "Entdeckung oder Invasion Amerikas? Eine historisch-theologische
Betrachtung".

En: Concilium 220 (1988), pp. 510-514.

En holandés: "Ontdekking of invasie van Amerika? Een historisch- theologische visie".

En: Concilium 220 (1988), pp. 103-109.

En italiano: "Scoperta o invasione dell'’América? Una riflessione storico-teologica".
En: Concilium 6 (1988), pp. 159-168.

Reed. en: Historia de la filosofia latinoamericana y filosofia de la liberacion,
(libro41)pp.125-135.

150. 1984

"Criterios generales y periodificacion de una historia de la Iglesia en América
Latina".

283

283



En: Cristianismo y Sociedad (México) 82, 7-24.
En portugués: "Hipoteses fundarnentais da historia geral da Igreja na América Latina".

En: Para uma Historia da Igreja na América Latina. O debete metodologico.
Vozes (Petropolis) (1986), pp. 49-74.

En italiano: "Ipotesi fondamentali della storia generale della chiesa in America Latina".

En: “500 Anni della "scoperta-conquista" dell’America 1492-1992".

151. 1984

"Populos Dei in populo pauperum. Del Vaticano II a Medellin y Puebla".

En Concilium 196; pp. 371-382.

En holandés: "Populos Dei in populo pauperum. (Vaticanum II naar Medellin en
Puebla)".

En Ibid., pp. 44-54.

En francés: "Populus Dei in populo pauperum. De Vatican II 4 Medellin et Puebla".
En Ibid., pp. 61- 74.

En aleman: "Populos Dei in populo pauperum .Von zweinten Vatikanum zu
Medellin und Puebla".

En: Ibid., pp. 469-476.

En portugués: "Populos Dei in populo pauperum. Do Vaticano II a Medellin e Puebla".
En inglés: "Populus Dei in Populo Pauperum: From Vatican II to Medellin and Puebla".

En 1bid., 176, pp. 35-44.

152. 1984

"Die Kirchlichen Basisgemeinden in Brasilien". (Con 1. Meir).

En: Elmar Klinger-Rolf Zerfab, Die Basisgemeinden- ein Schritt auf dem Weg
zur Kirche des Konzils, Echter Verlag (Wuerzburg), pp. 11-31.

153. 1984

"Cultura latinoamericana y filosofia de la liberacion. Cultura popular
revolucionaria mas alld del populismo y del dogmatismo."

En: Cristianismo y Sociedad, (México) 80, pp. 9-45.

Reed. en: Ponencias, 111 Congreso Internacional de Filosofia Latinoamericana,
USTA (Bogota) (1985), pp. 63-108.

En: Latinoamérica. Anuario Estudios Latinoamericanos (México) 17 (1985),
pp.77-127.

154. 1985

"La exterioridad en el discurso critico de Marx".

En: Reflexdo (Campinas) 33, pp. 24-31.

284

284



155. 1985

"Sobre la Teologia de la Liberacion".

En: Le Monde Diplomatique (México) 73 (enero), pp. 27 y 30.

156. 1985

" (Existen dos morales en Argentina?".

En: Iglesias (México) 14 (febrero), pp.14-15.

En: Cristianismo y Sociedad (México) 83 (1985), pp. 87-90.

En: Alternativa Latinoamericana (Mendoza) 2-3 (1985), pp. 72- 73.

Bajo el titulo: "La obediencia debida".

En: El Periodista (Buenos Aires) 112 (31 octubre- 6 noviembre 1984), p.10.
Reed. en: Historia de la filosofia latinoamericana y filosofia de la liberacion,
(libro 41) pp.137-142.

157. 1985

"El concepto de fetichismo en el pensamiento de Marx. Elementos para una teoria
general de la religion".

En: Christus (México) 582-585, pp. 35-44, 67-77, 50-63.

Reed. en: Cristianismo y Sociedad (México) 85 (1985), pp. 7-59.

En francés, solamente la primera parte del articulo en espaiol:

"Le théme de la religion dans 1'oeuvre de Marx".

En: Social Compass (Bruselas), 2-3 (1988), pp. 175-196.

158. 1985

"La cuestion popular”.

En: Cristianismo y Sociedad (México) 84, pp. 81-90.

159. 1985

"Monsefior Romero murid bajo el poder del imperio, como Jesus. Como Jesus,
eucaristia para su pueblo".

En: Desde la causa de los pobres, hacia la construccion del Reino, Comité
Cristiano Mons. Romero (México), pp. 11-19.

160. 1985

"Teologia por el pueblo".

En: Iglesias (México) 19 (julio), pp. 28-30.

En inglés: "Theology by the People".

En: Ministerial Formation (Geneva) 31 (1985), pp. 4-9.

Reed. inglesa como: "Towards a clarification of terms".

285

285



En: Theology by the People, Reflections on doin Tehology in Community,
WCC (Geneva) (1986), pp. 27-32.

Sintesis en espafol: "Teologia por el pueblo".

En: Sucede en la Iglesia (Guayaquil) 63 (agosto), pp. 4-5.

En: Amanecer, (Managua) 54 (enero-febrero 1988), pp. 18-20.

161. 1985

"Enrique Dussel". Testimonio en el V Congreso de Teologia en Madrid, 1985.
En: Mision Abierta (Madrid) 5-6 (noviembre), pp. 219-220.

162. 1985

"Um 'espirito’ triste e negativo".

En: O Vaticano Il e a Igreja latino-americana, Edigdes Paulinas,

(Sao Paulo), pp. 57-58.

163. 1985

"Si amas la vida busca la paz. Reflexiones teoldgicas sobre la paz desde
América Latina".

En: WSCF dossier (Geneva) 3, pp. 1-20.

En inglés: "If one Loves Life, Search for Peace".

En: Towards a Tehology of Peace, 2nd. International Budapest Seminar
(Budapest), pp. 212-231.

164. 1985

"Historia y praxis (ortopraxia y objetividad)".

En: Teoria. Anuario de Filosofia 1981-1987 (México) 2, pp. 301-316.

En: Praxis Latinoamericana y Filosofia de la Liberacion, (libro 27), pp. 307-329.
En francés: "Histoire et praxis (orthopraxie et objectivité).

En: 4 la recherche du sens /In Search of Meaning, Revue de L'Université d'
Ottawa (Ottawa) 55 (octobre-décembre 1985), pp. 147-161.

165. 1985

"The Need for Creative, Historical, Concrets, Committed, Assistematic, Prophetic,
Anguished Thought".

En: Voices from the Third World (Colombo) 4, Vol. VIII, pp. 116-121.

166. 1985

"Semejanzas de estructuras en la Logica de Hegel y El Capital de Marx".
En: Reflexao (Campinas) 32 (mayo-agosto), pp. 12-23.

Reed. en: Investigacion Humanistica (México) 11 (1987) 3, pp. 27-42.

286

286



Reed. en: Historia de la filosofia latinoamericana y filosofia de la liberacion,
(libro 41) pp. 187-203.

167.1985

"Introduccion general a la historia de la Iglesia en América Latina".

En: Curso de Historia de la Iglesia en América Latina. (Junio-julio de 1985),
CEPROLAI-CEHILA (La Paz), PP. 7-23.

168. 1986

"Cuatro temas en torno a la teologia y economia".

En: Cristianismo y Sociedad (México) 87, pp. 67-91. (Este es el cap.Il). "Etica
del trabajo", de Etica Comunitaria, (libro 35), pp. 127-148.

169. 1986

"Polos problematicos na Historia da Igreja na América Latina".

En: Para uma Historia da Igreja na América latina. O debate metodologico,
CEHILA- Vozes (Petropolis), pp. 139-143.

170. 1986

"Religiosidad popular latinoamericana. Hipotesis fundamentales".

En: Lateinamerika (Rostock).

En: Cristianismo y Sociedad (México) 88, pp. 103-112.

En: Frans Damen /Esteban Judd Zanon (eds.), Cristo Crucificado en los pueblos
de América Latina. Antologia de la religion popular, ABYA-YALA (Ecuador),
1992, pp. 31-45.

Reed. como: "Hipoétesis fundamentales".

En: Karl Kohut/Albert Meyers (eds), Religiosidad popular en América Latina,
Centro de Estudios Latinoamericanos de la Universidad Catoélica de Eichstatt,
Vervuet Verlag (Frankfurt) (1988), pp. 13-25.

Reed. en: Concilium 206 (Julio 1986), pp. 99-113.

En italiano: "Religiosita popolare como oppresione e como liberazione. Ipotesi
sulla sua storia e sul presente in America Latina".

En: Ibid., pp. 112-128.

En holandés: "Volksreligiositeit als onderdrukking en bevrijding. Hypotesen rond
de geschiedenis en situatie en Latijns-Amerika".

En: Ibid., pp.72-81.

En francés: "La religion populaire, oppression et liberation.

Hypoteses sur son histoire et son présent en Amerique Latine".

En: Ibid., 206, pp. 105-119.

En aleman: "Volksrelogiositaet als Unterdruckung und als Befreiung. Hypothesen
zu iher Geschichte und Gegenwart in Lateinamerika".

287

287



En: Ibid., 206, pp. 292-300.

En inglés: "Popular Religion as Oppression and Liberation: Hypotheses on its
Past and its Present in Latin America".

En: /bid., 186, pp. 82-94.

En: Tissa Balasuriya, A Rainbow in an Unjust World, Voices from the Third
World, XV-2 (december) (1992), Sri Lanka, pp. 151-168.

Reed. en aleman: "Volksreligiosotaet in Lateinarnerika. Grundlegende Hypothesen".

En: Neue Zeitschrift fur Missionswissenchaft (Freiburg) 42 (1986) 1, pp. 1-12.
En: Verbum SVD (Roma), 27 (1986), pp. 21-34.

Reed. en italiano: "Ipotesi fondamentali della Storia generale della Chiesa in
America Latina".

En: CEDOR 500 anni della "Scoperta-Conquista" dell’America 1492-

1992 (Roma) 2 (1989), pp. 5-14.

171. 1986

"(Hay una Teologia de la Liberacion en Africa y Asia?".

En: Iglesias (México), 27 (marzo), pp. 28-33.

Reed. en: Nueva Sociedad (Caracas) 86 (noviembre-diciembre 1986), pp. 141-150.
En portugués: "Ha theologia da libertagdao na Africa e Asia?".

En: Tempo e presenga (Rio de Janeiro) 211 (agosto 1986), pp. 32-36.

En francés: "Existe-t-il une Thélogie de la Libération en Afrique et en Asie?"

En: Recherches de Science Religieuse (Paris) 2 (abril-junio 1986), pp. 165-178.
172. 1986

"Cultura nacional, popular, revolucionaria".

En: Casa de las Américas (La Habana) XXVI (marzo-junio) 155- 156, pp. 68-73.
173. 1986

"Filosofia de la Liberacion".

Extracto publicado por Ediciones Populares 21, UNAM (México), 25 p.

174. 1986

"Flujo y reflujo del evangelio. Cuando evangelizados se tornan evangelizadores".
En: Concilium 207, pp. 265-275.

En inglés: "The Ebb and Elow of the Gospel. When the Evangelized Poor be-
come Evangelizers".

En: 7bid., 187, pp. 91-100.

Reed. en: Voices from the Third World (Colombo) X (dic. 1987) 4, pp. 31-40.

En francés: "Flux et reflux de I'évangile (Quand les pauvres évangélisés
deviennent évangélisateurs)".

288

288



En: Concilium 207, pp. 107-118.

En holandés: "Het stromen en terugstromen van het evangelie (wanneer de
geevangeliseerde armen zelfbrengers van het evangelie worden).

En: Ibid., pp. 79-88.

En aleman: "Die Gezeiten des Evangeliums. Wenn die evangelisierten Armen zu
Evangelisatoren werden".

En: Ibid., pp. 382-388.

Reed. en: Impulse der Befreiungs' theologie fur Europa. Ein Lesebuch, Kai-
ser-Gruenewald (Muenchen-Mainz) (1988), pp. 159-171.

En portugués: "Fluxo e refluxo do evangélio. Quando os evangelizados se tornam
evangelizadores".

En: Concilium 207, pp.

Reed. en inglés en: International Review of Mission (Geneva) LXXVI, 301
(enero 1987) pp. 48-56.

En: Voices from the Third World, (Colombo) 4 (1987), pp. 31-48.

175. 1986

"[Entrevista con] Enrique Dussel. México, febrero de 1986".

En: Elsa Tamez (comp.), Tedlogos de la liberacion hablan sobre la mujer, DEI
(San José), pp. 71-80.

176. 1986

" Teologia del laicado? Realidad o mistificacion".

En: Iglesias (México) 36 (dic), pp. 8-11.

Reed. en: Didlogo Social (Panama) 195 (nov.-dic. 1986), pp. 17-20.

En: SIC (Caracas) 491 (en. 1987), pp. 5-7.

En italiano: "Laici? No, popolo di Dio, Teologia del Laicato?"

En: SIAL (Verona), 11 (1987), pp. 9-13.

Reed. en: Betlemme. Missione sviluppo pace. (Lugano) 12 (1987), pp. 18-19.
En portugués: "Teologia do 'laicado'? (Realidade ou mistificagdo)".

En: Revista Eclesidstica Brasileira (petropolis) 47 (Jun. 1987), pp. 378-385.
Reed. en: Os Caminhos do povo de Deus (Relatorios dos 1o e 20. encontro de
leigos), Articulagdo dos leigos do Ceara (Fortaleza) (1987), pp. 19-27.

En francés: "Theologie du 'laicat'? (réalite ou mystification)".

En: Notes et documents (Paris) 15/16 (jul.-dic.1986), pp. 59-66.

177. 1986

"Reportaje a Enrique Dussel. Los pobres son sujetos de la historia".

En: Tiempo Latinoamericano (Cérdoba) IV, 27 (oct.) pp. 8-9.

289

289



178. 1986

"La Iglesia ante los regimenes de seguridad y la revolucidon centroamericana".
En: Le Monde Diplomatique en Espariol (México) (sep. -oct.), p. 6.

179. 1986

"La politica del Papa para con América Latina, vista por un te6logo de la
liberacion: Enrique Dussel. [Entrevista de] Andrea Giron.

En: Iglesias (México) 111,30 (jun.), pp. 19-24.

180. 1986

"Lucha de clases, violencia y revolucion".

En: Encuentro de cristianos comprometidos en las luchas populares
(Guadalajara), pp. 98-108.

Reed. del cap. 16 de: Etica Comunitaria, pp. 184-194.

181. 1986

"Concepto de la renta de la tierra de Marx en los Manuscritos de 1861-1863".
En: Criticas de la economia politica (México), 30, pp. 7-38.

182. 1986

"Interview whit Enrique Dussel. Latin America was Evangelized only trough a
Miracle".

En: Latinoamerica Press (Lima) 18,43, 5ff.

183. 1987

"El factor religioso en el proceso revolucionario latinoamericano".

En: Cristianismo y Sociedad (México) 91, pp. 41-55.

184. 1987

"Teoria de la dependencia: nuevos planteamientos".

En: Le Monde Diplomatique en Espariol (México), VIII, 95 (dic. 1986-
ene.1987), p. IV.

Reed. como: "El 'concepto' de dependencia".

En: Ensayos (México) Cuaderno 24, UAM-Iztapalapa, 56 p.

185. 1987

En: “El Paradigma del Exodo en la Teologia de la Liberacion”.

En: Concilium 209, pp. 99-114.

En aleman: "Das Exodus-Paradigma in der Theologie der Befreiung".

En: Ibid., pp. 54-60.

En italiano: "II paradigma dell'Esodo nella teologia della liberazione".

290

290



En: Ibid., pp.111-122.

En holandés: "De uittocht als paradigma in de bevrijdingstheologie".
En: Ibid., pp. 72-80.

En francés: "Le paradigme de I'Exode dans la théologie de la libération".
En:lbid.,pp.101-111.

En portugués: "O paradigma do Exodo na Teologia da Libertacdo".

En: Ibid., pp.

En inglés: "Exodus as a Paradigm in Liberattion Theology".

En Ibid., 189, pp. 83-92.

186. 1987

"Clase obrera e Iglesia en América Latina (1850-1986)".

En: Christus (México) 603-604) (mar.-abr.). pp. 20-23.

Reed. en: Revista Mexicana de Sociologia (México) 3 (1987). pp. 145-150.
187. 1987

"Los ‘Manuscritos del 61-63 y la Filosofia de la Liberacion".

En: Concordia (Frankfurt) 11. pp. 85-100.

188. 1987

"Na América Latina. temos que pensar América Latina". (entrevista) .
En: Mundo Joven (Porto Alegre) 194. pp. 11-12.

189. 1987

"Cuestion étnica, campesina. popular en un cristianismo policéntrico".
En: Iglesias (México) 47. pp. 30-34.

En: V. Elizondo, E. Dussel et al., Teologia y Liberacion. Religion, cultura y

ética, Ensayos en torno a la obra de Gustavo Gutiérrez. t. III. CEP. Lima, 1991.

pp. 141-155.

En aleman: "Ethnische Fragen und die Campesinofrage im Rahmen eines kulturell

polyzentrischen Weltchristentums".

En: Lateinamerika und Europa. Dialog der Theologen, Kaiser- Gruenewald
(Mainz) (1988). pp. 121-135.

En inglés: "The Ethnic, Peasant. and Popular in a Polycentric Christianity".

En: The Future of Liberation Theology .Orbis Books (New York) (1988). pp. 240-249.

190. 1987
"[Entrevista con] Enrique Dussel".

En: José Maria Yigil (Coord.). Nicaragua y los teologos. Siglo XXI (México).

pp-134-140.

291

291



191. 1987

"Retos actuales a la Filosofia de la Liberacion".

En: Lateinamerika (Rostock) 1, pp. 11-25.

En: Libertagdo. Liberacion (Porto Alegre) 1 (1989), pp. 9-29.

Reed. en: Historia de la Filosofia Latinoamericana y filosofia de la liberacion,
(Libro 41) pp. 143-159.

192. 1987

"Una década argentina ( 1966-1976) y el origen de la 'Filosofia de la Liberacion"'.
En: Reflexdo (Campinas) XII, 38, (maio-ag.), pp. 20-50.

Reed. en: Historia de la filosofia latinoamericana y filosofia de la liberacion,
(libro 41) pp. 55-96.

193. 1987

"Emique Dussel: 'es hora de la segunda emancipacion de Latinoamérica' ". (Entrevista).

En: Solidaridad (Bogotd) IX, 87, pp. 30-33.

194. 1987

"Conferencia I, Conferencia II" Conferencias dictadas e118 y 19 de septiembre
de 1986 en Buenos Aires.

En: Enrique Dussel, Etica de Liberacion, ISEDET (Buenos Aires),

Foco Press, 61 p.

195. 1988

"Diferencia, universalidad e identidad de las teologias del tercer mundo".

En aleman: "Differenz, Universalitaet und Identitact derTheologien der Dritten Welt".
En: Theologie als kopnziliarer Prozess. Chancen und Grenzen eines
interkulturellen Dialogos zwischen Theologien der 'Dritten’ und érsten Welt',
Wellmission Heute (Hamburg) 3, Evangelisches Missionswerk, pp. 35-46.
196. 1988

"Future of Mission in the Third Millennium".

En: Mission Studies (Hamburgo), V-2, 10, pp. 66-89.

En inglés: "Contemporary Missions in the Wake of Colonialism".

En: American Baptist Quarterly (Valley Forge) XI (1992) 2, pp. 108-132.
197. 1988

"El 'Manuscrito I’ inédito del libro II (1864-1865) (Folios1 al 150; 137,1-381,
30; desde fines de 1864 hasta mediados de 1865)".

En: Signos. Anuario de Humanidades. (México), pp. 31-46.

292

292



198. 1988

"Tensiones en el espacio religioso. Masones, liberales y protestantes en la obra
de Mariano Soler (1884-1902)".

En: Estudios Leopoldenses (Sao Leopoldo) XXIV, 102, pp. 33-48.

Reed. en: Jean-Pierre Bastiam (comp.), Protestantes, liberales y francmasores.
Sociedades de ideas y modernidad en América latina, siglo XIX, FCE-CEHILA
(México) (1990), pp. 24-38.

199. 1988

"Teologia de la liberacion y marxismo".

En: Cristianismo y Sociedad (México) 98, pp. 37-60.

Reed. en: Cuadernos Americanos (México) 12 (1988), pp. 138-159.

En: Ignacio Ellacuria el al., Mysterium Liberationis. Conceptos funda-mentales de
la Teologfa de la Liberacion, Trotta, 1990, t. I, pp. 115-144.

En francés: "Théologie de la liberation et marxisme: historique".

En: COELIL Laisons Internationales (Paris), 58-59 (1989), pp. 2-12, 19-25.

En inglés: "Liberation Theology and Marxism".

En: Rethinking Marxism (New York) V5, No 3 (1992), pp. 50-74.

200. 1988

"Desde el siglo XVI Monsefior Romero no esté solo".

En: Monserior Romero no estd solo, México, Secretariado Internacional Cristiano de
Solidaridad con América Latina "Oscar A. Romero", s/f., pp. 4-11.

201. 1988

"La question eco-technologique vers une théologie de la production liberatrice.
(En hommage a Raimundo Panikkar).

En: Coeli, (Bruselas) 57 (dic.), pp. 2-23.

Este articulo fue enviado también para el The Panikkar volume en 1992.

En portugués: " A questdo eco-tecnologica. Para uma teologia da produgao
liberadora".

En: Vozes (Petropolis), 2 (1988), pp. 108-132.

202. 1988

"Enrique Dussel".

En: Werkbuch Theologie der Befreiung, Patmos, Dusseldorf, pp. 167-169.

203. 1988

"Ethique, éducation et teléducation".

En: Carrefour (Ottawa) II, pp. 63-114.

293

293



204. 1988

"La Filosofia de Enrique Dussel y la Conquista de América".

En: Iglesias (México) 59, pp. 29-34.

205. 1989

"Tiempos de catum".

En: Desde las Bases, (Cordoba), 20, pp. 6-8.

206. 1989

"Enrique Dussel. Philosophie der Befreinung" [Entrevista realizada por Raul
Fornet-Betancourt, en México el 14 de octubre de 1986].

En: G. Gutiérrez - Positionen Lateinamerikas, Argument, (Frankfurt), pp. 43-59.
207. 1989

"El pueblo como sujeto".

En: I1I Encuentro Nacional del Movimiento de Cristianos Comprometidos en las
Luchas Populares, Texto e Imagen (México), pp. 104-114.

208. 1989

"Come rifare, oggi, la storia del la Chiesa in America Latina".

En: E. Balducci et. al., 1492-1992 Cinque secoli di evangelizzazione in America
Latina, Azal, Bologna, pp. 140-170.

209. 1989

"Conversazione con Enrique Dussel Rileggere Marx Dall'America Latina

(a cura di Vicuorio Bellavite)".

En: Marx Cento 1 (Milano) 9 (maggio), pp. 49-58.

210. 1989

"Hacia un Marx desconocido. Un comentario a los Manuscritos del 61-63".
En: Corcordia, (Aachen) 15, pp. 99-100.

211. 1990

"Marx's Economic Manuscripts of 1861-63 and the 'Concept' of Dependency".
En: Latin American Perspectives, 17, 2, pp. 61-101.

212.1990

"Iglesia y Estado en América Latina".

En: La Jornada (México), (29 y 30 de abril).

294

294



213. 1990

"Exterioridad del trabajo vivo: Marx contra Hegel".

En: Metamorfosis, Universidad Auténoma de Chihuahua, (México), 18, pp. 68-94.
Otra edicion como: "La exterioridad en el pensamiento de Marx".

En: José Maria Aguirre, Xavier Insausti, Pensamiento critico, ética y absoluto,
Ed. Eset, Vitoria, pp. 11-18.

214. 1990

"Latin America".

En: Modern Catholicism, SPCK (London), Oxford University Press (New York),
pp.319-325.

215.1990

"La politique vaticane en Amérique Latine: essai d'interprétation historico-
sociologique".

En: Social Compass (Lovaina), 37-2, pp. 207-224.

216. 1990

"La Introduccion de la Transformacion de la filosofia de K.-O. Apel y la Filosofia de
la Liberacion (Reflexiones desde una perspectiva latinoamericana)".

En aleman: "Die 'Lebensgemeinschaft 'und die Interpellation des Armen'. Die
Praxis der Berfreiung".

En: Raul Fomet-Betancourt, Ethik und Befreinung, Dokumentation der Tagung:
Philosophie der Befreiung: Begriindungen von Ethik in Deutschland und
Lateinamerika, Augustinus-Buchhandlung, Aachen, pp. 69-96; 2* edicidon, Agosto
1993, pp. 69-96.

En castellano en: K.-O Apel-E.Dussel-R. Fornet, Fundamentacion de la ética y
filosofia de la liberacion, Siglo XXI, 1992, pp. 45-104.

217.1990

"1492: Diversas posiciones ideologicas".

En: Gioconda Belli, Miguel Bonasso, Enrique Dussel, 1492-1992: La intermi-
nable conquista. Emancipacion e Identidad de América Latina, Joaquin

Mortiz, México, pp. 77-97.

En: Cuadernos de Opcion (Bogotd), 2, pp. 5-11.

"1492: analisis ideoldgico de las diferentes posiciones".

En: Cristianismo y Sociedad (México),110 (1991), pp. 7-20.

En espafiol: "1492: andlisis ideologico de las diferentes posiciones".

En: Guillermo Meléndez, Sentido Historico del V Centenario (1492-1992),

295

295



Editorial DEI, Costa Rica, 1992, pp. 13-31.

En espaiol: "Diversas concepciones ideoldgicas sobre el V Centenario".

En: Alicia Puente de Guzman (Coord), EI Desafio Latinoamericano desde hace 500
anos, Cehila-Comunidad Teologica- CAM, México, 1992, pp. 7-18.

En inglés: "1492: The Discovery of an Invasion".

En: Cross Currrents. Religion & Intelectual Life (N.York), 41-4 (1991), pp. 437-452.

En portugués: "1492: Diversos sentidos dum mesmo acontecemento".

En: Encrucillada (Santiago de Compostela), 75 (nov-dec) (1991), pp. 11-28.
En italiano: "1492: posizioni ideologiche diverse".

En: Gioconda Belli, Miguel Bonasso, Enrique Dussel, /1492-1992:L'interminabile
conquista, La Picola Editrice, Roma, 1992, pp. 75-97.

En aleman: "Das Jahr 1492 aus der Sicht Europas und Lateinamerikas"

En: Ordensnachrichten (Viena), 6 {1990), pp. 19-32.

En aleman: "das Jahr 1492: Ideologische Analyse seiner verschiedenen
Interpretationen".

En: Karin Bredull Gerschwiler et al., Okumenische Theologie in den
Herausforderungen der Gegenwart, Ed. Vandenhoeck & Ruprecht in Gottingen,
1991, pp. 153-174.

Otra version: "Die Geburt der Moderne und der AusschluB des Anderen. iiber
die Bedeutungen von '1492"'.

En: Beat Dietschy, Ist Unser Gott Auch Euer Gott? Gesprdche iiber
Kolonialismus und Befreiung, Exodus, Luzern, 1992, pp. 70-84.

Version de conferencia oral: "1492: El encubrimiento del Otro.

{Hacia el Origen del Mito de la Modernidad)"

En: Fundacion Federico C. Alvarez, La Utopia de América. Homenaje a Leopoldo
Zea, Universidad Autonoma de Santo Domingo, 1992, pp. 116-133.

218. 1990

"Las motivaciones reales de la conquista".

En aleman: "Die historiche Bedeutung des Jahres 1992".

En: Ordensnachrichten (Viena), 6, pp. 6-18.

En francés: "Les motivations réelles de la Conquéte".

En: Concilium 232, pp. 43-56.

En italiano: "Le reali motivazioni della Conquista".

En: Ibid., pp. 42-54.

En aleman: "Die tatsdchlichen Motivationen der Conquista".

En: Ibid., pp. 466-476.

En holandés: "De werkelijke motivaties voor de Conquista".

En: Ibid., pp. 31-40.

En espaiol: "Las motivaciones reales de la conquista".

296

296



En: Ibid. 232, pp. 403-415.

En inglés: "The Real motives for the Conquest"

En 1bid., pp. 30-46.

219. 1991

"Las cuatro redacciones de E/ Capital (1875-1880)".

En: Signos, Anuario de Humanidades, UAM-IZTAPALAPA, V, 13, pp.211-240.
En: Enrique Dussel, Método para una filosofia de la liberacion. Superacion
analéctica de la dialéctica hegeliana, Universidad de Guadalajara, Guadalajara,
pp. 251.274.

En inglés: "The four drafs in the writing process of Capital (1857-1880)".

En: First International Conferencia of Social Critical Reviews, Eszmélet Foun-
dation, (Budapest) 1 (Abril), pp. 165-182.

En francés: "Les Quatre redactions du Capital (1857-1880)".

En: Concordia (Aachen) 19, pp. 65-75.

Otra version resumida: “Variaciones sobre un mismo capital".

En: La Jornada (México), 56 (1990), pp. 30-33.

Reed. en: Historia de la filosofia latinoamericana y filosofia de la liberacion,
(libro 41) pp. 221-250.

221. 1991

"Sobre la actualidad de Carlos Marx".

En: Xabier Gorostiaga et al., Dando razon de nuestra esperanza, Ediciones
Nicarao, Managua, pp. 108-111.

223. 1991

"Filosofia de la Liberacion: Desde la praxis de los oprimidos".

En: CEFIL Libertagdo Liberacion, (Brasil) 1 (1991), pp. 33-50.

En: F. Oliver Alcon, F, Martinez Fresneda, América Variaciones de Futuro.,
Instituto Teologico franciscano, Serie Mayor-6, Murcia, 1992, pp. 395-413.
En: Carthaginensia (Murcia) 1992, VIII (ene-dic), 13-14, pp. 395-413.

En checoslovaco: "Filosofie Osvobozeni -Z Hlediska praxe utlacenych".

En: Filosoficky Casopis (Praga) Rocnik XL, 6, 1992, pp. 1007-1024.

Reed. en: Historia de la filosofia latinoamericana y filosofia de la liberacion,
(libro 41) pp. 161-184.

224. 1991

"La razon del Otro. La interpelacion como acto-de-habla".

En: Anthropos (Caracas), (enero-julio), pp. 5-41.

En aleman: "Die Vernunft des Anderen. Die Interpellation als Sprechakt".

297

297



En: K.-O.Apel, Edmund Arens, Enrique Dussel, et. al., Diskursethik oder
Befreiungsethik?, Ed. Raal Fornet-Betancourt, Augustinus Verlag, Aachen, 1992,
pp.96-121.

225.1992

"Una interpretacion nahuatl de la Conquista" (De la 'Parusia’ de los Dioses hasta
la Invasion)'.

En: Artes (México) 25 (enero-abril), la. parte, pp. 3-15 y 26 (mayo-julio), 2a
parte, pp. 3-21.

En: AnaMnesis (México) 3 (enero-junio), pp. 5-22.

En inglés: " A Nahuatl Interpretation of Conquest: From the Parousia of the
Golds to the Invasion".

En:Amaryll Chanady, Latin American Indentity and Constructions of Diffe-
rence, University of Minnesota Press, Minneépolis, Vol. 10, 1994, pp. 104-129.
a The Latin American Corsortium (Indiana) ya Raizes e Trajetorias (Sdo Paolo)
para su publicacion.

226. 1992

"Theologie und wirtschaft. Das theologische Paradigma des kommunikativen
Handelns und das Paradigma der Lebensgemeinschaft als Befreiungstheologie".
En: Raul Fornet-Betancourt, Vérandert der Glaube die Wirtschaft.

Tehologie und okonomie in Lateinarnerika, Ed. Herder, Freiburg, pp. 39-59.

En inglés: "Theology and Economy: The Theological Paradigm of Comunicative
Action and the Paradigm of the Comunity of Life as a Theology of Liberation".
En: Kenneth E, Bauzon, Developrnent and Democratization in the Third World.:
Myths, Hopes, and Realities, Crane Russak, Washington DC, pp. 119-134.
227.1992

"Pietro Rinnega Gesii".

En: Virgil Elizondo, La Via della Croce. La Passione di Cristo nelle Americhe.,
Querianiana, Brescia, pp. 54-60.

En inglés: "Jesus is denied by Peter".

En: Virgil Elizondo, Way of the Cross. The Passion of Christ in the Americas,
Orbis Books, Maryknoll, pp. 31-36.

En espafiol: "y Pedro neg6 a Jesus".

En: Virgil Elizondo, Via Crucis. La Pasion de Cristo en América, Vervo Divino,
Navarra, (1993), pp. 63-69.

229.1992

"Del Eurocentrismo a la Invencion y al Descubrimiento de América".

En: Semanal de la Jornada (México), (mayo 24), pp. 29-33.

298

298



230. 1992

"Unha filosofia nos tempos da cdlera. Orixe e desenvolvemento duhna Filosofia

da Liberacion, 1959-1991".

En: L. Zea, M. Harnecker, E. Dussel, América Latina. Entre a realidade e a
Utopia, Xerais, Galicia, pp. 69-99.

231.1992

"Hermenéutica y liberacion. De la 'fenomenologia hermenettica' a una 'filosofia

de la liberacion' (didlogo con Paul Ricoeur)".

En: Analogia Filosofica (México) 6, 1 (enero-junio), pp. 141-182.

En italiano: "Ermeneutica e Liberazione", Dalla "Fenomenologie ermeneutica"
ad una "Filosofia della liberazione".

En: Giuseppe Cantilo, Domenico Jervolino et al., Filosofia e liberazione. La sfida

del pensiero del terzo-mondo, Ed. Capone, Lecce, pp. 78-107.

En: Segni e Comprensione (Lecce), 15 (enero-mayo), pp 78-107.

232.1992

"De la conquista a la colonizacidon del mundo en la vida".

En: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie (Freiburg) 32,

3, pp- 279-293.

Enviado a FUMEC para su publicacion.

233.1992

"De la invencidn al descubrimiento de América".

En: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie (Freiburg) 39, 3,

pp. 264-278.

Enviado a FUMEC para su publicacion.

234.1992

"El proyecto de una Filosofia de la historia latinaomericana de Leopoldo Zea".
En: Cuadernos Americanos, Nueva Epoca (México) 35, VI, Vol. 5 (sept-oct.),
pp-203-218.

En: Ratl Fornet-Betancourt, Para Leopoldo Zea, Augustinus Buchhandlung,
Aachen, pp. 24-37.

En: América Latina Historia y destino. Homenaje a Leopoldo Zea, UAEM,
México, 11, 1993, pp. 215-223.

En inglés: "Leopoldo Zea's Project of a Philosophy of Latin American History."
En: Amaryll Chanady, Latin American Identity and Constructions of
Difference, University of Minnesota Press, Minneapolis, Vol. 10, 1994,

pp. 26-42.

299

299



235.1992

"La conquista del" America e il mito della modernita nella disputa di Valladolid (1550)".

En: Invarianti (Roma) VI-22 (verano-otofio), pp. 53-58.

236. 1993

"IV Conferencia general del episcopado latinoamericano de 1992 en Santo
Domingo, (La cuestion institucional)".

En: Exodo (Madrid) 17 (febrero), pp. 31-35.

En: Para entender Santo Domingo, Centro de Estudios Ecuménicos (México)
(febrero), pp. 33-40.

En: Amanecer (Nicaragua) 80 (ene-marzo), pp. 31-34.

Como: "A Questao Institucional".

En: Clodovis Boff, Gustavo Gutiérrez, E. Dussel, Santo Domingo. Ensaios
Teologico-Pastorais, Editora Vozes, pp. 111-121.

En aleman: "Das institutionalle Problem: Machtfaktor Geschiftsordnung".

En: Norbert Arntz, Retten, was zu rettern ist? Die Bischofskorferenz in Santo
Domingo zwischen prophetischem Freimut und ideologischem Zwang, Edition
Exodus, Luzern, 1993, pp. 54-63.

237.1993

"De la critica de la religion a la critica religiosa de la economia".

En: Semanal La Jornada (México) (junio 13) pp. 38-44.

Como: "La critica de la religion en el pensamiento de Marx. (De la critica de la
religion a la critica religiosa de la economia).

En: Isegoria (Espafia) 10 (noviembre) 1994. pp.

238 1993

"Hacia una ética de la Liberacion ecologica".

En: Economia informa, UNAM (M¢éxico) 219 (julio) pp. 55-59.

239.1993

"Del escéptico al cinico".

En: Signos. Anuario de Humanidades. UAM-I (México) VI -II1. 1992, pp. 89.103.
En: Libertagdo Liberacion. CEFIL (Campo Grande. Brasil) III- 1. pp. 36-47.
En aleman: "Vom Skeptiker zum Zyniker. (Von Gegner der Diskursethik zu dem
der Befreiungsphilosophie)".

En: Raul Fornet-Betancourt, Die Diskursethik und ihre lateinamericanische Kritik,
Augustinus Verlag, Aachen, 1993, pp.55-65.

300

300



240. 1993

"I cicle dell'Evangelizzazione". (Resumen de otros trabajos).

En: Romeo Ballan, I Missionari della Prima Ora. Nell'Evangelizzazione dell’
America Latina, EMI-Bologna, Italia, 1991, pp. 31-44.

En ponugués: "Os ciclos evangelizadores".

En: Romeo Ballan, Os Missiondrios da primeira hora. Na evangelizacdo da
Ameérica Latina, Além-Mar, Portugal, 1992, pp. 33-44.

241. 1993

"Chronologische Darstellung der Entstehung und Entwicklung der Theologie der
Befreiung in Lateinamerika ( 1959-1989)".

En: Riolando Azzi, J. P. Bastian, Enrique Dussel, M. Salinas, Theologiegeschichte
der Dritten Welt Lateinamerika, Chr. Kaiser, Guterloh, pp. 263-367.

Parcialmente en: "Hinweise zur Entstehung der Befreiungstheologie: 1959-1972".
En: Raul Fornet, Theologien in der Sozial-und Kulturgesehichte Latein-

amerikas. Die Perspektive der Armen, Band 3, Eichstitt, 1993, pp. 302-333.
242.1993

"Die 'Essenz' der Dependenz: Die Beherrschung unterentwickelter durch
hochentwickelte Bourgeoisien und ie iibenragung von Mehrwert".

En: Dialektik. Enzyklopédische Zeitschrift fiir Philosophie und Wissenschaften
(Bremen) 2 (1993), pp. 99-105.

243.1993

"Europa, Modernidad y Eurocentrismo".

En: Econonua Informa, UNAM (México) 222 (octubre) , pp. 7-14.

En Portugués: “Europa, Modernidad y Eurocentrismo”.

En: Revista de Cultura Teologica, (Sao Paulo) 1-4 (jul-set), pp. 69-8 1.
Confirmada su publicacion en El ciervo (Espana). Enviado a Filosofar
Latinoamericano ( Montevideo), e Instituto Filosdfico (Napoli), 20 pags. También a
Francis Guibal con dos trabajos mas del11492: Sentido historico y diversos sentidos.
244.1993

"La iglesia Latinoamericana de Sucre a Santo Domingo".

En: CEHILA-CONFERPAR, "La Iglesia Latinoamericana de Sucre a Santo
Domingo ( 1972- 1992)", Asuncion, 151.

245.1993

"Auf dem Weg zu einem philosophischen Nord-Sud-Dialog (Einige Diskussionspunk-
te zwischen der Diskursethik und der Philosophie der Befreiung)".

301

301



En: Andreas Dorshel, Matthias Kettner, E. Dussel, Transzendentalpragmatik,
Editorial Suhrkarnpf, Frankfurt, 1993, pp. 378-396.

246, 1993

“Marx contra Hegel. El nucleo racional y la filosofia de la liberacion”,

En: Vernat Cauchy, Le Dialoque Humaniste, Universite de Montréal, Canada,
pp.81-101.

247.1993.

..Re-lectiire Marx. Aus der Perspektive der Lateinamerikanischen Philosophie
der Befreiung",

En: Bremer Philosophica, Folleto Universitit Bremen, Studiengang Philosophie,
5(1992),10 p.

248, 1993

..Kritik des Mythos der Moderne".

En: Hans Waldenfels, 500 Jahre Lateinamerika: Kolonisierung-Wirstschafi-
Politik-Religion, Borengisser, Bonn, 1993, pp, 8.20,

249. 1993

“Technology and basic needs: proposal for a Debate on fundarnental criteria”.
En: Carl Mitcham, Philosophy of Technology in Spanish Speaking Countries,
Kluwer Academic Publishers, Netherlands, 1993, pp. 101.109,

250. 1993

“Eurocentrism and Modernity ( Introduction to the Frankfurt Lectures)”,

En: John Beverly-Jos¢ Oviedo, The Posmodernism Debate in Latin America,
Duke University Press, Vol. 20-3, Durharn, pp. 65- 76.

251. 1994

..Das andere Gesicht der Moderne. Zur Kritik des europdischen
Selbstverstindnisses aus lateinamerikanischer Perspektive”,

En: Heinz Holley-Klaus Zapotoczky, Die Entdeckung der Eroberung.
Reflexionen zum Bedenkjahr 500 Jabre Lateinamerika, Universititsverlang
Rudolf Trauner, Vol. I, Linz. 1993, pp. 91.109,

252.199%4

“Etica dela Liberacion”.

En: Antonio Sidekum, R, Fornet, K.O. Apel, E. Dussel, Etica do Discurso e Filosofia
da Liberta¢do. Modelos Complementares, UNISINOS, Sao Leopoldo, pp. 145-170,

302

302



Confirmada su publicacion en la revista Segni e Comprensione para fines del
94 o principios de 95.

253.199%4

"The Catholic Church in Latin America since 1930".

En: The Cambridge History of Latin America, Volumen VI, Part 2, pp. 547-582.
254. 1994

"Sentido ético de la rebelidn maya en 1994 en Chiapas. (Dos juegos de lenguaje)".

En: IPN, Filosofia, Educacion y Ciencia, Nueva Epoca, Afio 9-25/26, marzo-
junio, pp. 16-29.

Version reducida:

"Rebelion maya de 1994 en Chiapas".

En: Enlace (México), enero-febrero (1994), pp. 16-20.

“La ribellione maya in Chiapas".

En: Amanecer (Italia), 4, pp. 26-30.

255.199%4

"Ricordare il futuro".

En: ATTI del 320. Convegno Nazionale CEM, Cem Mondialita, Afio XXV-6,
mayo, la. parte, Brescia, pp. 11-20.

Posible publicacion en la Editorial Salaparta, de Navarra, Espafia.

TODAVIA NO PUBLICADOS

1992 "Sucre a Santo Domingo", 36 p.

Enviado a las revistas Christus, Vozes o Revista de Teologia Brasileira, Emilio
Alvarez Icasa y Amerindia para ser publicado proximamente.

1992 "El Nacionalismo. Sobre las condiciones de su aparicion (Hacia una teoria
general)", 35 p.

Enviado a los organizadores del Aula Castelao de Filosofia (Pontevedra).
También con el titulo de: "Nacion, Crisis y Nacionalismo".

Enviado a Elio Gallardo de la Revista Pasos y Tareas (Panama) para ser
publicados proximamente.

1992 "Hacia una teologia de la liberacion ecolégica", 10 p.

Enviado a journal ReVision (Kensington, CA) para su publicacion proxima.

303

303



1992 "En busqueda del sentido (Origen y desarrollo de una Filosofia de Liberacion)", 70 p.
Articulo escrito por pedido y para publicarse en la revista Anthropos (Barcelona).

1993 "Proyecto filoséfico de Charles Taylor, Etica del Discurso y Filosofia de la
Liberacion", 57 pp.

Ponencia presentada en el debate con Charles Taylor en abril 1993, UAM/I.

Posible publicacion en Costellations.

1993 "Historia de la Filosofia de la Liberacion".

Enviado a Polonia al Prof. Andrzej Dembicz para el VI Congreso de la FIEALC.

1993 "Filosofia de la Libreacion".

Enviado a Polonia al Prof. Andrzej Dembicz para el VI Congreso de la FIEALC.

304

304



INDICE

Presentacion

Enrique Dussel, Filosofo de la liberacion latinoamericana (1934-1975),

por German Marquinez A.

I. Formacion y evolucion de un pensamiento

1.
2. Estudios de Filosofia

3. Dos afios en Israel: 1960-1961
4. De nuevo en Europa: 1961-1966
5. Ricouer, Husserl y Heidegger

6.
7
8
9
1

Primeros afios en Mendoza

De regreso a Argentina: 1966-1970

. Congreso Nacional de Filosofia, Cérdoba 1971
. Retorno del peronismo al poder: 1973

. La nueva etapa mexicana: 1976

0. Ultimas publicaciones

II. Marco teorico de la Filosofia de la Liberacion

1.
2.

305

La Historica
La Metafisica de la Alteridad

11

12
12
13
16
16
18
20
24
28
33
34

37
39
40

305



3. La Practica o praxis alterativa 43

4. La Poiética o poiesis alterativa 50
5. El metadiscurso metodologico 51
Enrique Dusell en México (1975-1994) por Luis Manuel Sanchez Martinez.. 59
Introduccion a la Filosofia de la Liberacion 83
I. La Totalidad Vigente 85
La cotidianidad mundana. 86
La com-prension. 87
La comprension del fundamento O del ser. 89
La com-prensién como poder ser, como proyecto. 92
La com-prension dialéctica del ser. 96
La hermenéutica existencial. 97
(,Que es el valor? 102
La praxis. 105
II. La alteridad o la exterioridad del sistema 109
"Mas alla" del mundo." 109
La irrupcion del otro. 111
"Lo mismo" y la emergencia de la alteridad. 113
El cara-a-cara. 116
La antropologia de la palabra. 119
El Otro como exterioridad y barbarie. 121
La logica de la totalidad. 122
La ontologia inmoral e ideoldgica. 124
La logica de la alteridad. 128
El trabajo como servicio. 130
El servicio de la liberacion. 132
La creacion del orden nuevo. 134
La otridad del pueblo. 136
La filosofia latinoamericana como de-struccion. 138

II1. La eticidad de la existencia y la moralidad de la praxis latino-

americana 141
a) La histdrica 142
La prehistoria. 142
La proto-historia. 143
El enfrentamiento: expansion de la ecumene europea. 144

306

306



Division del mundo en "centro" y "periferia" 145

Dependencia Latinoamericana. 147
b) La eticidad del fundamento 148
La inmoralidad de la ética moderna totalizante. 150
El mal ético como totalizacion totalitaria 152
Inmoralidad de la conquista. 153
La dependencia latinoamericana. 155
El bien como "si-al-Otro": justicia. 156
La liberacion enajenada 157
La liberacion como novedad creadora. 160

¢) Moralidad de la praxis 161
El proyecto futuro de la liberacion, 162
Legalidad de la injusticia. 163
Maldad moral de la praxis dominadora. 165
El acto supremamente bueno. 167
Bondad moral de la praxis liberadora. 168
El ethos de la liberacion. 169
IV. La erotica y la pedagodgica de la liberacion 173
a) La "logica de la alteridad" concreta 173
El cara-a-cara abstracto. 174
El cara-a-cara concreto: la relacion varon-mujer. 174
La relacion padre-hijo. 176
La relacion hermano-hermano. 176
b) La eroética latinoamericana. 178
La simbolica erdtica latinoamericana: la mujer india. 178
La mujer criolla. 183
La dialéctica del eros de "lo mismo". 186
La erotica de la dominacion. 188

c¢) La pedagogica latinoamericana. 190
La pedagobgica de la dominacion. 190
La dominacién pedagdgica latinoamericana. 191
Interpretacion metafisica de la liberacion pedagogica. 193
La pedagogia de la liberacion. 194
V. La politica y la arqueoldgica de la Liberacion 197
a) La politica de la liberacion latinoamericana. 197
La relacion hermano-hermano. 197
La simboélica latinoamericana. 198
Origen de la dependencia latinoamericana. 199

307

307



"Naturalidad" y "amoralidad" del sistema.
Exterioridad del proyecto de liberacion.
La metafisica politica.

b) La arqueoldgica latinoamericana
La cuestion de la "muerte de Dios".
Divinizacion del "ego cogito".
Los post-hegelianos y el ateismo.
La divinizacion de la totalidad.
Ateismo de la totalidad.
Apertura al Otro como justicia.
La metafisica de la creaciéon como arqueologia de la revo-
lucion.

VI. El método de pensar latinoamericano; la Analéctica como

"ruptura tedrica"

El método como camino del pensar

El pensar como crisis de la cotidianidad.

Vuelta al mundo en busca del fundamento.

El camino ontologico: Bsqueda del sentimiento del ser.
El sentido griego del ser.

El sentido medieval del ser.

El sentido moderno del ser y la pretendida superacion
heideggeriana.

La filosofia como interpretacion ontoldgica de la cotidianidad.

Critica a la ontologia: el mundo como totalidad.
Superacion de la ontologia: la metafisica.

La palabra del Otro, exterior a la totalidad.

El método analéctico.

La filosofia latinoamericana como analéctica pedagodgica
de la liberacion.

Bibliografia del Autor actualizada

308

204
207
209

211
212
212
213
214
215
217

218

221
221
222
223

224
226

227
229
231
233
234
235

239

243

308



